

9.11419

J. C. Mattes' Collection

94.

Digitized by the Internet Archive in 2023 with funding from Kahle/Austin Foundation

argunishing and graph

Aleksalah da da

Assemble s

## Liturgische Abhandlungen.

Von

Dr. Th. Kliefoth,

Ober = Kirchenrath.

3meiter Band: Die Beichte und Absolution.

10000

Schwerin.

Berlag der Stiller'schen Hof-Buchhandlung.
(Pidier Otto.)
1856.

# Beichte und Absolution.

Von

Dr. Th. Kliefoth,

Ober-Rirchenrath.



BX 8067 AI K68 V. 2



### Von der Beichte und Absolution.

Alle alten lutherischen Kirchenordnungen haben einen beson= beren Abschnitt, ber bie obige Ueberschrift trägt. Bir boren mit ihren eigenen Worten, was fie barunter verfteben: .. Go merte nun," fagt Luther in ber bem Ratechismus angehangten furgen Bermahnung gur Beichte, "bag bie Beichte ftebet in zweien Studen. Das erfte ift unfer Werf und Thun, baf ich meine Gunde flage, und begehre Troft und Erquidung meiner Seele. Das andere ift ein Werk, bas Gott thut, ber mich burch bas Wort, bem Menschen in ben Mund gelegt, los= fpricht von meinen Gunden." Das Erfte ift die Beichte im engeren Sinne, bas Zweite ift bie Absolution, und über ben Busammenhang Beider heißt est): es "foll biese Beichte barum gehalten werben, auf bag alfo in mahrer Buge burch rechten Glauben die Privatabsolution bei bem Berrn Chrifto im Wort gesucht, und von 3hm burch bas Mittel bes Dieners empfangen werde." Denn an fich "ift die Absolution nichts Underes, benn eben die Berbeiffung des Evangelii von Gottes Gnabe und von Vergebung ber Gunde burch ben Glauben um Chriftus willen, die fonft in ber gemeinen Prebigt Allen fürgetragen wird; aber mit biefem Unterfchied: in ber gemeinen Prebigt wird biefelbige Berbeifung insgemein fürgetragen, angeboten, gereicht und zugeeignet

<sup>1)</sup> In bem vor ber Kalenb. KD. befindlichen furzen Bericht von etlichen Artifeln ber Lebre. fol. k.

allen Gläubigen, aber in der Absolution wird dieselbige Berbeifung insonderheit einem Jeden für feine Person, ber in rechtem Glauben berfelbigen braucht, fürgetragen, gereicht und zugeeignet." Es liegt bemnach fo: Schon ber Täufer formulirte ben Gefammtinhalt bes Evangeliums von bem naben Reich Gottes Luc. 3, 3. als die Predigt ber Buße und ber Bergebung ber Gunden; und auf diese Formu= lirung geht ber herr Luc. 24, 47. ein, und läßt es babei, nachbem bas Reich Gottes gekommen ift. Dieser Gesammt= inhalt ber Seilsverfündigung aber ftellt fich, indem ber Sorer bie ibm in's Berg gedrungene Predigt ber Buffe als fein Sündenbekenntniß wiedergiebt, als Beichte, und indem ber Berfündiger bem Sorer auf folch' fein Bekenntnig bie Ber= gebung feiner Gunben zuspricht, als Absolution bar; so baß Beichte und Absolution nichts Anderes ift, als die Gestaltung ber Buffe und Vergebung ber Gunden zum thathaften Bor= gang zwischen bem bestimmten Prediger und dem bestimmten Hörer. Und diesem Vorgange, ber sich allenthalben wieder= holen muß, wo burch die Predigt von Christo Seil geboten und empfangen wird, hat unsere lutherische Kirche vor Alters zu mehrerer Tröftung ber einzelnen Gewiffen bie Korm einer firchlichen Sandlung gegeben. In biesem Sinne behandeln die alten KDD. die Beichte und Absolution, wenn gleich sie fie auch an bas Abendmahl anschließen, boch als eine in sich selbständige kirchliche Handlung so febr, daß bekanntlich die Bekenntnißschriften diefelbe einige Mal unter bie Sacramente im allgemeineren Sinne gahlen, und fie als ein Drittes neben Taufe und Abendmahl ftellen.

Die moberne Praxis hat mehr als einen Bestandtheil der alten "Beichte und Absolution" fallen lassen. Bollends aber der Liturgif der modernen Theologie') ist die "Beichte und Absolution" zu einer bloßen "Borbereitung der Communiscanten" verdunstet; die Absolution, welche unserer alten Kirche und Theologie an der "Beichte und Absolution" ausdrücklich

<sup>1)</sup> Bgl. Nitfch Practische Theologie, II, 2. 428 ff.

Die Sauptsache, bas sie zur kirchlichen Sandlung Machende war, kennt die moderne Theologie nicht mehr; diejenigen Momente, beren sie sich noch zu bemächtigen weiß, gehören ber Beidte an; baber bat benn ihr Suftem ber Liturgif auch nicht mehr eine besondere Stelle für fie, fondern gelegentlich der Communion wird davon gehandelt, und Alles, was sie von ihr zu fagen hat, kann sie mit wenigen Worten reichlich abthun. Diese Migachtung ber "Beichte und Absolution" ift aber unmittelbar Migachtung ber lutherischen Reformation felber; benn diese entsprang in jener Belle, wo Luther von jenem Mönch mit ber Absolution getröftet ward, und in ber Bertheidigung ber echten Beichte und Abfolution gegen ben Tekel'schen Ablakfram, und man fann fagen: Die lutherische Reformation war wesentlich Wiederherstellung der Beichte und Absolution aus den ihr widerfahrenen Berderbnissen, und die Wiederherstellung der Beichte und Absolution führte wesent= lich in alle anderen Confequenzen der lutherischen Reformation.

Darum haben wir die "Vorbereitung der Communicanten" fahren lassen, und schon in der Ueberschrift auf die "Beichte und Absolution" zurückgegriffen, um von vorn herein zu bezeugen, daß es hier wenn irgendwo auf Wiederaufnahme vollerer christlicher Gedanken und alter kirchlicher Praxen ankomme.

Das hat aber auch für die Behandlung unseres Gegenstandes Consequenzen. Daß, wie wir sahen, der volle Inhalt des göttlichen Bortes, Gesetz und Evangelium, in die Beichte und Absolution eingeht, daß es sich bei ihr nicht, wie z. B. bei der Copulation, um eine Einzelheit im christlichen und kirchlichen Leben handelt, giebt der Beichte und Absolution eine eigenthümliche Geschichte. Die Geschichte der sämmtlichen anderen kirchlichen Handlungen zeigt uns, daß sie sich sormiren und dann im Wesentlichen diese Gestalt behalten, wenn gleich diese Gestalt in den Epochen der Kirche Modificationen annimmt. In der Gestaltung und Behandlung der Beichte und Absolution dagegen vollziehen sich immer unmittelbar die jedesmaligen allgemeinen Anschauungen von Christenthum und Kirche, und wie diese nicht bloß fortgehende Entwickelung,

sondern trop alles Ebbens und Fluthens auch fortgebenden intensiven Wachsthum haben, so auch die Beichte und Abfolution. Ihre Entwidelung ruht zu keiner Beit ber Be= fdichte: und felbst in folden Zeiten, beren Bervorbringungen fonft ihrer Krankhaftiakeit halber fpater von der gesunden Entwidelung ber Rirche wieber gurudgenommen werben, 3. B. in ber Mitte bes Mittelalters, feben wir an ber Beichte und Abfolution Momente fich hervorbilben, welche ber Bilbungstrieb ber gefunden firchlichen Entwickelung fpater feineswegs wieder abgestoßen, vielmehr, natürlich unter Modificationen confervirt bat. Die Gestalt, welche bie lutherische Rirche ber Beichte und Absolution giebt, hat größere Aehnlichkeit mit berjenigen Geftalt, welche bas Beichtwesen im Anfange bes 13. Jahr= bunderts gewinnt, als mit berjenigen, welche es in der alteften Rirche hatte. Desgleichen feben wir die Beichte und Ab= folution in die inneren Entwickelungen ber lutherischen Rirche ftets mit hineingezogen, von ber pietistischen Bewegung wie von ber territorialistisch=rationalistischen Gesetzgebung stets mit ergriffen.

Dazu kommt, baß es mit ber liturgischen Gestaltung ber Beichte und Absolution eine merklich andere Bewandtniß als mit berjenigen ber anderen firchlichen Sandlungen hat. Schon baraus, daß sich für dieselbe nicht einmal eine einheitliche Namensbezeichnung gebilbet hat, bag wir fie "Beichte und Absolution" nennen, ihre beiden Sauptseiten aufzählend wird erkennbar, daß fie sich nicht in dem Mage wie 3. B. bie Copulation zu einem einheitlichen, liturgisch construirten Act formirt hat. Das bestätigt benn auch ein Blid in irgend eine ber alten RDD.: Was bieselben unter ber Aufschrift "Bon ber Beichte und Abfolution" geben, beschäftigt fich viel mehr mit einer Aufzählung Deffen, was Beichtvater und Beichtfind mit einander zu thun haben, als bag es bies Thun in liturgische Formen zu bringen versuchte. Und bies hat feinen Grund nicht barin, bag bas Institut ber Beichte und Absolution etwa noch unentwickelt in formeller Beziehung ware, fondern vielmehr geradezu in ber Natur beffelben. Ge= rate je mehr bie Beichte und Abfolution bas ift, mas fie fein

foll, wird fie fich weniger als eine formirte firchliche Sand= lung benn als eine Berhandlung zwischen Beichtvater und Beichtfind geben; und eben bas ift einer ber Sauptfehler an der Behandlung, welche die moderne Lituraif und Praris ber Beichte und Absolution bat angebeiben laffen, baf fie aus ber Verhandlung einen agendarisch formirten Act machen. Für die Berhandlung aber zwischen Beichtvater und Beicht= find, welche bie Beichte und Absolution ift, bedarf es einer Ordnung und Anordnung in materieller Sinficht, bamit feines der integrirenden Momente übersehen und übergangen werde: und eben in dieser Anordnung besteht die Gestaltung, welche Die Agende ber Beichte und Absolution zu geben bat. fommt, daß, wie gesagt, die moderne Praxis viele wesentlich zur "Beichte und Abfolution" gehörende Stude hat fallen laffen. daß nicht einmal eine folde Ordnung ber "Beichte und Absolution" gestellt werden fann, ebe nicht jene in Abgana gekommenen Stude wieder aufgenommen find, und bag es fich folglich junächst nur um ben Weg, um bas Verfahren banbelt, in welchem zu Demjenigen, was zur "Beichte und Absolution" gebort, gurudzugelangen ift.

Liegt aber die Sache so, so folgt, daß wir hier noch mehr als bei der Behandlung der anderen kirchlichen Handslungen auf den geschichtlichen Beg gewiesen sind, und zuvor durch einen nach dem vorliegenden Zwed bemessenen, wenigstens die Hauptentwickelungsmomente aufzeigenden Abris der Geschichte der Beichte und Absolution nachzuweisen versuchen müssen, welches die durch die geschichtliche Entwickelung herausgesetzten wesentlichen Momente der Beichte und Absolution sind, ehe wir an die Beantwortung der Frage: Was nun zu thun ist? gehen können.

#### I. Bur geschichte der Beichte und Absolution.

Wir werben ben Verlauf am übersichtlichsten barstellen, wenn wir den Stoff nach Zeiträumen auseinander legen, und fünf Zeiträume als eben so viele Entwickelungsperioden fegen, nämlich: 1) bie neutestamentliche Zeit; 2) bie Zeit ber alten Kirche bis auf Augustinus; 3) bie Zeit von Augustinus bis zur Reformation; 4) die Reformationszeit; 5) bie neuere Zeit seit Spener. Die Erzählung wird die Eintheilung rechtsertigen.

#### 1. Die neutestamentliche Zeit.

Die Besonnenen unter ben romischen Theologen find mit allen lutherischen Theologen barin einverstanden, daß bas Institut ber Beichte und Absolution, welches wir nachher in ber Kirche finden, als foldjes in der neutestamentlichen Zeit nicht vorkomme, und folgeweise barin, bag bie Beichte und Abfolution, so als Institut und formirter Act genommen, nicht auf Einsetzung des herrn oder der Apostel guruckzu= führen sei, sondern auf firchliche Entwickelung. Aber eben fo einverstanden find sie darüber, daß Dasjenige, was später die Rirche gum Institute ber Beichte und Absolution formirt bat, allerdings im neuen Testament vorkomme, und zwar nicht bloß in fo fern, als, wie wir schon faben, Beichte und Ab= folution sich auf die Summe bes Wortes Gottes, auf Geset und Evangelium, auf Buffe und Bergebung ber Gunden zurückführen, fondern auch nach feinen wefentlichen einzelnen und concreten Momenten.

Gebeichtet und absolvirt wird schon vor Christo auf Christum: So zwischen David und dem Nathan 2. Sam. 12, 13. So zwischen dem Täuser Johannes und Denen, die zu ihm in die Wüste kommen Matth. 3, 6. Selbst als regelmäßige Institution sindet sich seit 3. Mos. 16, 21, ff. im alten Bunde das Bekennen und Versöhnen der Sünden, Beichte und Absolution des ganzen Volks, freilich in der alttestament-lichen Form des Opfers, aber eben in dieser Form auf Den hinausweisend, in welchem allein Verzebung der Sünden ist.

Als barnach bieser rechte Mittler Mensch geworden ist, tegt er sich nicht allein sofort Matth. 9, 6. (Marc. 2, 10. Luc. 5, 24.) die Macht bei, als der Menschensohn auf Erden Sünden zu vergeben, sondern er übt auch selbst diese Macht aus mit der That, nimmt Beichte entgegen und absolvirt.

So ertheilt er Luc. 7, 36. ff. der Sünderin auf ihre in aussbrucksvollen Geberden gethane, und Luc. 23, 40 ff. dem Schächer auf seine ausgesprochene Beichte die Absolution. Und Matth. 9, 1—8. (Marc. 2, 1—12. Luc. 5, 17—26.) absolvirt er den Gichtbrückigen ohne ausdrückliche Beichte, weil er wußte, was in dem Menschen war, weil er "seine Gedanken sahe". Denn allen Diesen predigt er nicht bloß die Vergebung der Sünden, sondern er vergiedt ihre Sünden, er absolvirt sie, d. h. er versichert sie der durch ihn geschehenden Vergebung ihrer Sünden mit ausdrücklichem Wort.

Und daß "auf Erden" die Günden vergeben werden. hört nicht mit dem Wandeln des Menschensohns auf Erden auf; sondern indem der Herr Matth. 16, 18, 30h. 20. 21-23, das Predigtamt, welches er bisher felbst getragen, feinen Jungern befiehlt, bamit fie es wiederum treuen Menichen befehlen, überträgt er ihnen mit und in bemfelben zugleich die Macht und die Pflicht, zu binden und zu löfen. bas Umt ber Schlüffel: Wie ber Bater Ihn gefandt hat, fo follen sie von 3hm gefandt fein; und wenn fie also Wort und Sacrament und in bemfelben Ihn Gelber und Gein Beil als Seine Boten zu ben Menschen tragen, foll foldem ihrem Thun die in die Gnadenmittel gelegte Wirkung folgen, je= nachdem, zur lösung oder zur Bindung Deffen, an welchem fie Die Gnadenmittel handeln. Diese Wirkung folgt mithin nicht ihren Personen, sondern den von ihnen gehandelten Gnaden= mitteln; und sie find in weiterer Folge in ber Ausübung diefer Amtsgewalt nicht auf ihre Willführ gestellt, fondern an die burch Stiftung der Gnadenmittel vom herrn dem Amte gefette Ordnung gebunden. Auch foll fich biefe fündebehal= tende und fündevergebende Kraft der Gnadenmittel, diese Macht und Pflicht bes Schlüffelamts nicht allein burch Wort und Taufe erweisen, so bag Jeber nur zu Ginem Male, nämlich wenn er durch das Wort berufen und durch das Bad ber Wiedergeburt in bas Bolk Gottes eingeleibt wird, Abfolution erlangen könnte: fondern ausbrüdlich erftredt der Berr Matth. 18, 15-18. Macht und Pflicht des Schlüffelamtes

auch auf die gesammelte Gemeinde, so daß die Absolution als auch den bereits berufenen und getauften Gläubigen, wenn sie nach der Taufe wieder in Sünden fallen, möglich und nöthig hingestellt wird. Das eben ist (nächst der anderen, daß sie den 16, 18. dem Petrus ertheilten Auftrag auf alle Apostel ausdehnt) die über die Bedeutung jener beiden anderen hinausgehende Bedeutung dieser dritten Stelle, daß sie dem Predigt= und Schlüsselamt auch innerhalb der gesammelten Gemeinde seine Stelle und Aufgabe zeigt.

Aber ber Berr giebt auch für die Ausübung biefes Schlüffelamts Grundvorschriften. Auf ber einen Seite forbert er Matth. 7. 6., daß man das Seiligthum nicht ben Sunden geben und bie Perlen nicht vor die Gaue werfen foll. Das Beiligthum aber fteht in biefer Zeit der Rirche in den Gnaden= mitteln als ber Stätte, babin ber breieinige Gott fich und feine Beilswirfung burch fein Berheißungswort verbunden hat; und die Worte enthalten also eine Mahnung an bas Predigt= und Schlüffelamt, baß es bie Gnabenmittel nicht an Menschen verwenden foll, an benen auf ihm erkennbare Beife die Bor= bedingungen (Buße und Glaube) nicht genugsam vorhanden find, um eine lösende Wirfung ber Gnabenmittel in Aussicht zu stellen, baß es vielmehr in folden Fällen burch Berfagung ber Gnadenmittel binden foll. Es stellt fich fo ber Absolution nothwendig die Retention und bie Ausschließung von ben Gnabenmitteln zur Geite. Auf ber anderen Geite giebt er Matth. 5, 23. 24. vgl. Marc. 11, 25, 26. allen Chriften gu bebenken, bag fie, ehe fie betend (opfernd) vor Gott treten. ihrem Rachften vergeben, ihr Berg von Born und Sag reinigen follen. Diefe Mahnung verträgt aber und fordert eine Ber= allgemeinerung nach zwei Seiten bin: Wir treten vor Gott. nicht bloß wenn wir beten, fondern auch und noch viel mehr wenn wir die Gnadenmittel empfangen, bas Wort hören, bas Sacrament genießen; und follen wir, ehe wir vor Gott erscheinen, und von der Gunde bes Saffes und Reides rei= nigen, fo follen wir und auch von allen Gunben reinigen, fo viel bas an uns liegt, nämlich burch Buffe. In biefen Worten ift also von allen Chriften, von ber Gemeinde all= gemein gefordert, daß fie, ebe fie die Gnabenmittel empfangend ober betend vor ihren Gott tritt, fich felbst prufen und, jo weit bas an ihr liegt, sich von Gunben reinigen foll, wenn fie bie lösende Rraft ber Gnadenmittel an fich versvüren will. Rebenbei aber ift implicite in Diesen Worten auch bervor= gehoben, daß das Sundenvergeben auch eine das Gemeinde= leben ergreifende Seite hat. Wie bie Gunde, und zwar nicht allein die Gunde wider ben Nächsten, sondern überhaupt jede Sunde Die zwiefache Seite bat, baß sie einer Seits eine Berletung Gottes, weil ein Bruch feiner Ordnung, aber auch anderer Seits eine Berletzung der Gemeinde, weil ein Bruch ihres Friedens ift, fo umgekehrt auch die Absolution. Ber Bergebung ber Gunden von Gott will, ber foll fich auch mit der geärgerten ober gar beleidigten Gemeinde verföhnen; und wem Gott feine Gunden behalt, weil er unbuffertig in feinen Gunden bleibt, der ift eben damit auch aus ber Ge= meinschaft der Gemeinde ausgeschlossen: Absolution und Berföhnung mit ber Gemeinde, und Retention und Ausschließung aus ber Gemeinde bedingen einander nothwendig, benn Gini= gung mit Christo in ben Gnabenmitteln einigt ber Gemeinde, und Trennung von Christo in den Gnadenmitteln trennt selbst= folgend von der Gemeinde. Ferner versichert der Berr Matth. 12, 31. 32. (Marc. 3, 28. 29., Luc. 12, 10.), daß alle und jede Gunde vergebbar und absolvirbar fei, mit alleiniger Ausnahme der Günde wider den heiligen Beift, d. h. wenn fich ein Mensch bem Zeugniß, welches ber heilige Geist bem Menschengeist von der Wahrheit und Gnade in Christo ablegt, mit bewußtem Willen läugnend und läfternd befinitiv wiber= fest. Und auf Grund alles Diefes giebt benn endlich ber Berr, Matth. 18, 15-17, auch bie Ordnung an, in welcher feine Kirche die Schlüffelgewalt üben foll: Wenn ein Bruder an ber Gemeinde fündigt — und alle offenbare Gunde ift zugleich, wie wir faben, Gunde an ber Gemeinde - foll ibn zuerft ber Bruder allein vermahnen; bort er bas nicht, foll er vor Zeugen vermahnt werden; hört er auch bas nicht,

foll ihn die Kirche öffentlich vermahnen; und hört er auch das nicht, so soll er hinausgethan werden aus der Gemeinde zu Denen, die draußen sind, durch Verfagung der Gnadenmittel; hört er aber auf einer der Stufen, so soll ihm Absolution zu Theil werden.

Aus diesen Borschriften erhellt zugleich, daß der Herr keineswegs blos eine allgemeine Predigt der Buße und der Bergebung der Sünden will, sondern daß diese Predigt auch im Munde des Hörers zur Beichte und im Munde des Amtes zur Absolution und Netention werden soll, wiewohl der Herr dafür formirte Ceremonien nicht ordnet.

Diese Vorschriften bes herrn nehmen nun die Apostel auf, und wenden fie auf die Behandlung der gesammelten Gemeinden an. Sie entnehmen zuerst aus dem Ausspruche Chrifti, Matth. 12, 31, 32., ben Unterschied zwischen vergebbarer und unvergebbarer, feine Umkehr gulaffender Gunde. Johannes unterscheibet, 1. Joh. 5, 16-18., zwischen Gunden, bie nicht zum Tobe sind, und Gunde zum Tobe: Es giebt Sunde zum Tobe, fagt er. Und ber Berfaffer bes Chraer= briefes beschreibt diese Gunde zum Tode: Wenn Jemand. heißt es 6, 4-8., einmal wirklich erleuchtet ist, die himmlische Gabe erfahren hat, des heiligen Geiftes theilhaftig geworden ift, geschmedt hat, wie gut Gottes Wort und die Kräfte ber zufünftigen Welt find, und er fällt bann boch wieder ab, fo ift's unmöglich, bag er wieder erneuert werden follte zur Umfehr. Und 10, 26-31, fügt er ergänzend bingu: Wenn Jemand mit bewußtem Willen fündigt, nachdem er bie Wahr= beit des heils erkannt bat, so giebt es für ihn kein Opfer weiter für die Gunde, benn er hat ben Cohn Gottes mit Füßen getreten, bas Blut bes Testamentes unrein geachtet. ben Geist ber Gnaden vergewaltigt. Damit stimmt auch 2. Petr. 2, 20-22. überein. Die Gunbe jum Tobe, bie Gunde wider den heiligen Geift, Die unvergebbare Gunde, Die feine Erneuerung zur Buße guläfit, besteht alfo barin, wenn Bemand wirklich in ber Gnade ftebt, und boch mit bewußtem Willen wieder aus berfelben befinitiv, und nicht etwa bloß in

einzelner Berfehlung mit nachfolgender reuiger Umfehr beraustritt. Und für folde Gunde foll, 1. Joh. 5, 16., Die Gemeinde nicht beten, daß sie vergeben werde; eines folden Gunders foll fich die Gemeinde nicht annehmen. Wir finden aber fein Beisviel in ber Schrift, daß die Gemeinde fich Jemandem wegen folder Gunde entzogen hatte, aus bem einfachen Grunde, weil die Kirche nie wiffen kann, ob Jemand Diefe Gunde begangen bat. Db ein Mensch wirklich in ber Gnabe gestanden und ob er berfelben nicht bloß in einzelner Berfehlung fonbern in Bergewaltigung bes heiligen Geistes befinitiv fich entzogen hat, kann allein ber Bergenöfundiger, nicht die Rirche wiffen. Die Kirche hat auch dem in allerschwerste Thatfunde verfallenen Christen, wenn er mit Bugbezeugung kommt und die Gnadenmittel zur Absolution erbittet, Goldes zu glauben, und, bas Gericht Gott anheimstellend, anzunehmen, daß er nicht in unvergebbare Gunde gefallen fei, folgeweise ibn zu absolviren. Die Apostel bezeugen baber auch in jenen Stellen nur, daß es eine folde Gunde allerdings giebt; aber fie fagen nie, daß Diefer oder Jener fie begangen habe; fondern fie drücken sich stets hypothetisch aus: "Wer einmal u. f. w.", oder: "wenn wir u. f. w.", oder: "wenn sie u. f. w."

Alle anderen Sünden dagegen, möge ihre äußerliche That fein, welche sie wolle, wenn nur nicht jene innerliche Stellung sie begleitet, gilt den Aposteln als vergebbar, und nicht bloß, wenn sie vor der Taufe und vor dem Eintritt in die Gemeinde begangen ist, sondern 1. Joh. 2, 12. auch nachher. Und für diese Sünden soll 1. Joh. 5, 16. die Gemeinde beten, daß sie vergeben werden; die sollen nicht ihrem Thäter allein überlassen bleiben, sondern die Gemeinde soll sich derselben ansnehmen. Aber freilich mußten sie da durch die Praxis noch zu weisteren Unterscheidungen der vergebbaren Sünden geführt werden.

Buvörderst macht Paulus 1. Tim. 5, 24., Ephes. 5, 11—13. Unterschied zwischen offenbaren und heimlichen, bestannten und verborgenen Sünden. — Sodann unterscheiden die Apostel zwischen groben und leichteren Sünden. Man muß jedoch wohl bemerken, daß sie diesen Ausdruck nicht

gebrauchen, ber ja auch wirklich migverständlich ift und ben Schein erzeugt, als ob es auf bie nicht groben Gunden eben nicht febr ankomme. Bielmehr wird man richtiger fagen: fie zeichnen einen Rreis von fündlichen Bergehungen, Die fie denn auch namentlich aufzählen, als folche aus, bie eine andere Behandlung Seitens ber Rirche forbern, weil fie auch wirklich objectiver Beise zum driftlichen Leben ein anderes Berhältniß haben, als andere Gunden. Als folche Gunden werden namhaft gemacht einer Seits 1. Cor. 6, 9-10. Gal. 5, 19-21. Ephes. 5, 5. die groben Thatfunden ber Surerei in allen ihren Gestaltungen, und bes Chebruchs, ber Abgötterei, bes Gökendienstes und ber Zauberei, bes Geizes (weil er nach Ephef. 5, 5. für Abgötterei galt), bes Dieb= stabls und bes Raubes, bes Habers, bes Morbes, ber Schwelgerei und bes unordentlich muften Lebens (2. Theff. 3, 6. ff.) überhaupt, benn diese Gunden betrüben die Be= meinde, bringen fie bei Denen, die braugen find, in üblen Ruf, und steden sie an nach bem Sprichwort, bag ein wenig Sauerteig ben gangen Teig verfäuert; und anderer Geits Röm. 16, 17. 18. 1. Tim. 6, 3-5. Tit. 3, 10. 11. 2. Joh. 10. 11. Die falfche Lehre, Die Barefie, benn wer falfche Lehre führt, bringt Gezänke auf und wirft badurch bie Gemeinde 1. Tim. 6, 4. 5. in Spaltungen, fein Wort 2. Tim. 2, 16. 17. frift um sich wie ein Krebs und treibt auch unsittliches Wefen hervor. Allerdings können biese Bergehungen ein foldes Berhältniß zu ber driftlichen Gemeinde und ihrem Leben nur dadurch haben, daß sie zum christlichen Leben überhaupt im Gegenfatz fteben: Co beben benn auch bie Apostel ausdrücklich binsichtlich jener Thatfunden berror, baß es die Gunden find, um beretwillen ber Born Gottes, Ephef. 5, 6. 7., über die Rinder des Unglaubens fommt, beren Thater mithin bas Reich Gottes nicht ererben können, und beren folglich Chriften sich nicht schuldig machen durfen, und hinsichtlich ber Baresie und falschen Lebre, baß sie, 1. Tim. 6, 4. 5., ju ber Bahrheit Chrifti im Biderfpruch fteht, und ibrer Natur nach Tit. 3, 11. eine Gunde ift, Die nur mit

Bewußtsein ihrer Schuld gethan werden fann, und bie baber ihren Thater völlig verberbt und verkehrt. Aber immerbin wurde bas Migverhaltniß zu bem göttlichen Gefet allein jene Sünden nicht in biefe Rategorie ftellen, wenn nicht ihre Natur ihnen zugleich ein weiteres Migverhältniß zu bem (Bemeinde= leben gabe. Denn g. B. ber Sochmuth fteht gewiß in nicht weniger schroffem Gegensatz zu bem Grundgebot alles driftlichen Wefens und Lebens, als 3. B. ein Unzuchtsvergeben: er ist ja die rechte Urfunde; und man kann baber von ihm gewiß fenes Alles fagen: baß ber Sochmuthige bas Reich Gottes nicht ererben fann, bag er gang verderbt und verfehrt werben muß u. f. w.; und boch leuchtet ein, daß ber Soch= muth, ebe er fich nicht etwa in Thaten von anderer Natur manifestirt, für die Behandlung Geitens ber Gemeinde nicht in diefelbe Kategorie mit ber Surerei fällt. Es ift eben, um ben Begriff grober Gunden im bier fraglichen Ginne zu conftituiren, ein Gedoppeltes erforderlich: baf bie Begehung nicht allein im Widerspruch mit bem göttlichen Gefet ftebe, fondern auch Anlag gebe, Die Gemeinde ju ärgern, in Berläfterung ju bringen, angufteden. Bon biefen groben Gunden icheiben fich bann biejenigen ab, welche an fich und vor Gott eben fo schwer und eben fo fehr die Geligfeit verhindernd, boch mehr bem inwendigen ober mindeftens privaten leben angehören.

Auf Grund dieser Unterscheidungen ordnen dann die Apostel das Verfahren der Kirche gegen die Sünder in Beishalt von Matth. 18, 15—17. Gestraft, gerügt sollen von Kirchen wegen alle Sünden und Sünder in der Gemeinde ohne Ausnahme, aber anders sollen die offenbaren groben Sünden, und anders sollen die verborgenen und privaten Sünden gestraft werden. Die offenbaren groben Sünder sollen auch direct und öffentlich mit Nennung vor der Gesmeinde, "vor Allen" ohne Menschenfurcht und Menschensgefälligkeit gestraft werden Ephes. 5, 11., 1. Tim. 5, 20. 21, damit sich auch die Anderen fürchten; und zwar nach der Matth. 18, 15—17. aufgestellten Stufensolge: Einen Irrslehrer soll man eins und abermal ermahnen, Tit. 3, 10., und

wenn er dann nicht abläßt, ihn "bem Satan übergeben" 1. Tim. 1, 20., b. ibm die Gnadenmittel versagen, ibn raburd von Christo, seinem Seil und Reich, und folglich von ber driftlichen Gemeinde scheiben, und ihn in die Welt unter Die Macht bes Weltfürften binausstoßen, ob er baburch, Juda 23. aus bem Keuer geriffen und gerettet würde; und wenn er bennoch nicht abläßt, auch ihn meiben, Tit. 3, 10. Rom. 16, 17, 18, und zwar fo febr, daß man ihn dann auch nicht grüßen noch in's Saus nehmen foll, 2. Joh. 10. Wenn er bagegen abläßt, fo foll man fich auch wieder feiner erbarmen, Juda, 22. 23. Den groben Gunder aber foll man, 2. Theff. 3, 14, 15, unter Aufhebung bes näheren gefelligen Umgangs mit ihm vermahnen, damit er schamroth werbe; wenn bas aber nicht hilft, foll man ibn, 1. Cor. 5, 2, "aus der Mitte thun" und ihn, 1. Cor. 5, 5, bem Satan übergeben, bann aber auch nichts mit ihm zu schaffen haben, sondern ihn hinausthun, und auch nicht mit ihm effen 1. Cor. 5, 9. 11. 13. Wenn er sich aber bekehrt, soll er auch wieder er aposwage χρισθ angenommen und getröstet werden, 2. Cor. 2, 6-11. Durch ein anderes Verfahren würde die Kirche fich fremder Günden theilhaftig machen. Dabei ift benn aber noch Giniges wohl zu beachten: Erstens sehen es die Apostel nicht so an, als ob der Sünder dadurch von dem Herrn und dem Beil geschieden würde, daß er von der Gemeinde ausgeschieden wird, sondern umgekehrt, indem er von den Gnadenmitteln und dem barinnen sich und sein Seil gebenden Serrn ge= schieden wird, wird er folgeweise auch von seiner Gemeinde geschieden, und bie Gemeinte muß Dem burch Scheidung von ihm Kolge geben. Nicht die Gemeinschaft mit dem Berrn wird durch die Gemeinschaft mit der Gemeinde vermittelt. sondern umgekehrt. Es ift bies unverkennbar baburch bezeugt, daß die Apostel für die Ausschließung des Sünders den Ausbrud "bem Satan übergeben" gebrauchen, benn gesett ber Mensch bliebe burch Wort und Sacrament im Zusammen= hange mit dem herrn, so wurde er baburch, daß eine Gemeinre ibn von ihrem Cvetus ausschlöffe, keineswegs in Satans Reich zurückgeworfen fein. Zweitens ift Die Husfoliefung nicht sowohl im Sinne ber Strafe als vielmehr im Sinne des Befferungsmittels gemeint, benn von den Irrlehrern faat 1. Tim. 2. 20. ausdrücklich, fie follen bem Satan übergeben werden barum, bamit fie gezüchtigt und badurch erzogen werden, die Wahrheit Christi nicht mehr zu lästern; und von den groben Gundern fagt 1. Cor. 5, 5. eben fo auß= brudlich, sie follen bem Satan übergeben werden, damit ihr Kleisch, ihre fündliche Persönlichkeit burch folch schweres Leid wo möglich ertödtet und ihr Geift felig werde am Tage bes Berrn. Hieraus und baraus, daß Paulus fogar ben Blut= schänder und zwar bald wieder aufnimmt, folgt brittens auch, daß keineswegs die Apostel jene sogenannten groben Gunden als unvergebbar und nicht absolvirbar angesehen haben. Bielmehr folgte fold Verfahren ber Kirche einfach einer Seits daraus, daß die Kirche nach der Anweisung des herrn Matth. 7, 6. nicht anders konnte, als folden das Beiligthum verfagen, und anderer Seits baraus, baf fie nicht anders fonnte, als durch Vollziehung ber natürlichen Folgen ber Gunde die Bekehrung bes Sunders versuchen. hiernach haben benn auch die Apostel 2. Thess. 3, 6. ff., 1. Cor. 5. 1. ff., vgl. 2. Cor. 2, 5. ff. und 1. Tim. 1, 20. ff., vgl. 2. Tim. 2, 17: 18. 4, 14. selbst gebandelt.

Was aber die vielleicht sehr schweren aber verborgenen, und die vielleicht offenbaren aber nicht groben Sünden betrifft, so sollen sie auch vor der Gemeinde von Kirchen wegen gerügt und gestraft werden, nur nicht mit Nennung und speciell, sondern durch die gemeine Predigt des Evangeliums und so, daß das Licht desselben indirect und von selbst zum Gericht über sie wird Ephef. 5, 12. 13. Ueberdem aber sollen auch die Christen einander solcher Sünden halber ermahnen. Wie oft schärfen die Apostel ein, was nach dieser Seite hin die christliche Bruderliebe und die Pflicht des kirchlichen Amtes verlangen! Daher empsehlen die Apostel auch wegen solcher Sünden, daß man sich dieselben, Einer dem Andern bekenne, 1. Joh. 1, 8–10., Jacob. 5, 16. Es liegt in diesen Stellen

nicht eine Ginsetzung bes Instituts ber Beichte, wie wir es jest haben, auch nicht einmal eine Empfehlung ber Beichte gegen ben Presbyter, wohl aber liegt barin, bag bie Chriften wohlthun, ihre Gunden nicht Gott allein fondern auch ein= ander zu bekennen. Und bag es boch ber apostolischen Zeit auch wieder fo fern nicht lag, die Gunden vor ber Gemeinde zu bekennen, beweift bas Kactum Ap. 19, 18., daß bie Be= fehrten in Ephesus ihre Gunden öffentlich individuell bekennen. Wenn aber die Apostel anrathen, daß die Chriften ihre Gun= ben bekennen, so wird dies auch wieder nicht den Zweck bloß ber Bergenserleichterung ober ber Demuthigung haben können, fonbern es wird so gemeint fein, baß sie bann von Denen, benen sie bekennen, auf fold Bekenntnig den Troft bes Evan= geliums empfangen follen, wie benn auch die Apostel nicht bloß zum gegenseitigen Ermahnen fondern auch zum gegen= feitigen Tröften mit dem Wort ber Gnabe vielfach ermahnen; und so kommen wir benn auch hier zwar nicht zu bem Inftitut ber Absolution, aber boch zu Demjenigen, mas bem= felben unterliegt. Auch nehmen bann bie Apostel bie Unweisung bes herrn Matth. 5, 23. 24., Marc. 11, 25, 26. wieder auf, und setzen jenes Alles mit bem öffentlichen Gottes= bienst der Gemeinde in Berbindung: Wenn die Chriften, so ordnet der Apostel 1. Tim. 2, 8. im gemeinsamen Gottesbienft zum Gebet zusammen treten, fo foll bies ohne Born und Saber geschehen: Die Chriften follen vorher, ehe fie Gott naben, erft die gegen einander begangenen Gunden weglegen, ber Beleidiger burch Reue und ber Beleidigte burch Bergeben. Damit bangt benn auch ber ichon in ber apostolischen Zeit nach gablreichen Zeugnissen übliche Friedenstuß gusammen. Und ebe man im Abendmahl bem herrn naht, foll nach 1. Cor. 11, 27-32, ein Prüfen vorhergeben; es wird ber Communion nicht eine Beichte vorgeordnet, aber bag man fich felbst prufe, sich selbst richte, zwischen Gott und fich vorber reine Sache mache, wird allerdings geforbert.

Besonderer Erwähnung verdient noch die Beise, wie Jacob. 5, 14—16. dies Alles mit der Pflege der Kranken in

Verbindung sett: Wenn ein Christ frank und somit Gefahr worhanden ist, daß die Gnadenfrist zu Ende laufe, soll er seine Sünden bekennen, und die Presbyter rufen lassen; und das Gebet der Presbyter soll ihm dann nicht allein zur Heilung, sondern, wenn er Sünden auf dem Gewissen hat, auch zur Vergebung dieser gereichen.

Das ist die Sachlage in der apostolisch-canonischen Zeit; sie bestätigt uns das Urtheil der älteren Theologen, daß sich im N. T. freilich nicht das formirte Institut der Beichte und Absolution, aber allerdings Alles sinde, woraus dieses in der nun näher zu betrachtenden kirchlichen Entwickelung ge-

worden ift.

#### 2. Die Zeit der alten Kirche bis auf Augustinus.

Wir werden bei der geschichtlichen Entwickelung z. B. jedes einzelnen Dogma finden, daß die kirchliche Entwickelung gegenüber der Fülle und Allseitigkeit des Schriftsubstrats an einem sehr vereinzelten Punkte einsetzt, ein einzelnes Moment nur des Ganzen ergreift, und von da aus Eines nach dem Anderen erfaßt. Diese Bemerkung finden wir bei der Geschichte der Beichte und Absolution in ausgezeichnetem Maaße bestätigt.

Uebrigens zeigen sich, wie sich nicht anders erwarten läßt, an diesem so nahe dem Centrum des christlichen und kirchlichen Lebens gelegenen Punkte die Entwickelungen schon sehr frühe.

Bwar in den entschieden ältesten der unter dem Namen der apostolischen Bäter laufenden Schriften sinden wir nur Wenig zur Sache: Bei Barnabas') treffen wir nur die allgemeine Vorschist: ἐξομολογήση ἐπὶ άμαρτίαις σου οὐχ ηξεις ἐν προσευχή σου ἐν συνειδήσει πονερά. Dasselbe sagt und Clemens Romanus'): er führt zuerst aus, wie wir, in welche Uebertretungen immer wir gerathen sein mögen,

<sup>1)</sup> Barnabae ep. cap. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ep. I, cap. 51. 52. 56.

Bergebung suchen follen, ba Gott Nichts von uns begehre, εὶ μὴ τὸ ἐξομολογεῖσθαι αὐτῷ; barnach aber fährt er fort: καὶ ήμεῖς οὖν ἐντύγωμεν (oremus) περὶ τῶν ἔν τινι παραπτώματι υπαργύντων, δπως δοθή αυτοῖς ἐπιείκεια καὶ ταπεινοφροσύνη, εἰς τὸ εἰξαι αυτοὺς μὴ ἡμῖν, ἀλλὰ τῷ θελήματι τῦ θεοῦ. Ούτως γὰρ ἔσται αὐτοῖς ἔγχαρπος καὶ τελεία ἡ πρὸς τὸν θεὸν καὶ τοὺς άγίους μετ' οἰκτιρμῶν μνεία. 'Αναλάβωμεν παιδείαν, έφ η ούδεις δφείλει άγανακτείν, άγαπητοί. Η νουθέτησις, ην ποιούμεθα εἰς ἀλλήλους, καλή ἐστιν καὶ ὑπεράγαν ἀφέλιμος χολλά γαρ ήμας τω θελήματι του θεού. Dies Alles bezieht fich auf bie nicht aus ber Gemeinde ausschließenden Gunden. und geht nicht über Dassenige binaus, mas wir bereits im D. T. fanden: es werben geforbert Beichte und Abbitte vor Gott, Reinigung bes Gemiffens vor allem Gebet, Fürgebet für bie Gunder, gegenseitige Bermahnung. Dagegen berührt Polycary') einen Fall, in welchem es fich um grobe Gunde handelt; ein Presbyter Balens an ber Gemeinde zu Philippi ift in grobe Gunde, wie es scheint, in Gunden ber Sabsucht und des Geizes gefallen, und ba rath nun Polycarp: valde ergo, fratres, contristor pro illo et pro conjuge ejus; quibus det deminus poenitentiam veram. Sobrii ergo estote et vos in hoc; et non sicut inimicos tales existimetis, sed sicut passibilia membra et errantia eos revocate, ut omnium vestrum corpus salvetis. Hoc enim agentes, vos ipsos aedificatis. Sicher gebort auch ber befannte Borfall aus bem fpateren Leben bes Apostel Johannes, als berfelbe in ber Zwischenzeit zwischen ber eigentlich apostolischen und ber firch= lichen Beit zu Ephesus und in gang Rleinaffen eine mehr firchlich amtliche als apostolische Stellung einnahm, welchen und Eusebius?) nach Clemens Alexandrinus ergablt: Der Apostel Johannes traf auf einer seiner Rundreisen in ber Gemeinde einer fleinafiatischen Stadt einen Jungling, ber ibm feiner vortheilhaften außeren Bilbung halber mohl=

<sup>1)</sup> Ep. ad Philipp. cap. 11.

<sup>2)</sup> Hist. eccles. III, 23.

gefiel und hoffnungen erwedte, und ben er beghalb Ginem ber Presbyter ber Gemeinde zu besonderer geiftlicher Pflege empfahl. Der Presbyter fam auch anfangs ber Forberung nach, unterrichtete ben Jungling forgfältig, und taufte ibn. Spater aber ließ er in ber Aufficht nach; ber Jungling gerieth durch schlechte Gefellschaft in immer wilderes Roben, bis er entwich, unter bie Räuber ging, und Führer ber Räuber ward. Als der Apostel Johannes nach Jahren wieder in die Gemeinde fam und erfuhr, bag ber Jungling "Gotte gestorben" fei, nahm er trot seines Alters ein Pferd, begab fich in die Gegend, wo die Räuber hauften, ließ fich von ben Räubern fangen, und vor ihren Sauptmann bringen. Diefer, als er ben Johannes erkannte, wollte flieben; aber Johannes rief ihn an: "Was fliehft Du mich, Rind, Deinen Bater, ben Unbewehrten, den Greis? Sabe Mitleid mit mir, Rind, fürchte bich nicht, Du haft noch Soffnung bes Lebens; ich will Chrifto Rechenschaft ablegen für Dich, will, wenn's fein muß, freiwillig Deinen Tod bulben, wie ber Berr ben Tob für und. Mein Leben will ich für Dich geben. Bleib, glaube, Chriftus hat mich gefandt." Da brach ber Räuber zusammen. Προσελθύντα δε τον γέροντα περιέλαβεν, απολογούμενος ταῖς ολμωγαῖς ως ἐδύνατο, καὶ τοῖς δάκρυσι βαπτιζόμενος ἐκ δευτέρυ, μόνην ἀποκρύπτων την δεξιάν. ὁ δ' ἐγγυώμενος, ἐπομνύμενος, ώς ἄφεσιν αὐτφ παρὰ τῦ σωτῆρος ἥυρηται, δεύμενος, γονυπετῶν, αὐτὴν τὴν δεξιὰν ώς ὑπὸ τῆς μετανοίας κεκαθαρμένην καταφιλών, ἐπὶ τὴν ἐκκλησίαν ἐπανήγαγε, καὶ δαψιλέσι μὲν εὐγαῖς έξαιτύμενος, συνεγέσι δε νηςείαις συναγωνιζύμενος, ποιχίλαις δε σειρησι λόγων, κατεπάδων αὐτῦ τὴν γνώμην οὐ πρότερον άπηλθεν, ως φασι, πρίν αὐτὸν ἀποκατέςησε τη ἐκκλησία, διδὰς μέγα παράδειγμα μετανοίας άληθινής και μέγα γνώρισμα παλιγγενεσίας, τρόπαιον αναςάσεως βλεπομένης. Offensichtlich liegt auch nach biefer Seite bin bamals noch Alles, wie zur neutestamentlichen Reit.

Ganz anders nun aber beim hirten bes hermas. Die "ber hirte bes hermas" betitelte Schrift gehört zwar gewiß nicht bem Röm. 16, 14. erwähnten hermas, ift aber

boch so alt, daß sie zur Zeit des Jrenäus und Elemens Allerandrinus bereits in der ganzen Kirche verbreitet ist, in hohem Ansehen, sogar in gottesdienstlichem Gebrauche sieht, und daß man schon damals ihren Versasser und ihren Ursprung nicht mehr kennt. Und diese Schrift, die an der Behandlung der Sünden in der Kirche geradezu ihr Thema hat, ist auch nicht das erste Wort in der Sache, sondern sest sichtlich bereits

statt gehabte Entwidelungen voraus.

Als nemlich die vom Herrn seinen Aposteln beim Scheis den gegebene Berheißung der Wiederkunft fich verzog, als mit bem Tode der Apostel die Zeit des Wunders sichtlich in bie Zeit der Geschichte überging, als die bisher noch fest= gehaltene Hoffnung ber balvigen Bollenbung immer mehr ber Aussicht auf einen langen geschichtlichen Berlauf ber Rirche weichen mußte, drängten sich nothwendig eine Reihe von Fragen auf, Die fich fämmtlich um Die Grundfrage bewegten: wie sich die Kirche für diesen geschichtlichen Weg einzurichten habe? Auf allen Punkten begegnen uns ba biejenigen Tenbengen, die fich balb nachher in bem Montanismus zu bare= tischer Gestaltung zusammenfassen, jene Tenbenzen nemlich, welche an der Soffnung baldiger Bollendung diliastisch fest= halten und der Kirche feinen langeren biftorifden Berlauf und fein geschichtliches Leben in Aussicht stellen, welche fie folge= weise nicht auf Wort und Sacrament, fondern spiritualistisch auf in den gläubigen Beiligen fortgebende Inspirationen und Gnadengaben anweisen, und welche in noch weiterer Folge ber Kirche jedes Durchdringen ber Welt und Weltverhältniffe und was sich basselbe bedingt rigoristisch versagen und sich bemüben, fie auf asketische Conventifel ohne geschichtliches leben zu reduciren. Dem diametral gegenüber aber fteben bie in ben mannigfachen Geftaltungen bes Gnofticismus fich gusammenfaffenden Tendenzen, welche allerdings ben Berfuch machen. bas Chriftenthum religionsgeschichtlich und religionsphilo= sophisch zu begreifen, und so ber Kirche ihr Verhältniß gu bem fonftigen Leben der Menschheit zu bestimmen, aber baneben nun auch von ber Wahrheit, baf bie Kirche auf bas geschicht=

liche Leben ber Menschheit einzugehen habe, bis zur Bermischung des Christlichen und Heidnischen fortschreiten, und diese Vermischung auf dogmatischem Gebiete bis zur Berflüchtigung der christlichen Wahrheit, auf practischem Gebiete bis zur sittlichen Larheit, ja bis zum Anomismus treiben. Zwischen beiden Gegensähen sehen wir in dieser Zeit die Kirche auf allen Punkten sich ihren Weg suchen. Und es liegt in der Natur der Sache, daß unter den hier zur Erörterung kommenden Fragen eine der ersten die sein mußte: wie sich die Kirche zu den in ihr geschehenden Sünden und den Thätern derselben zu verhalten habe.

Daß die Taufe Gundenvergebung ertheile, absolvire, die vor ber Taufe begangenen Gunden hinwegwasche, mar ber Kirche damals und immer ausgemacht; und fie bob dies ba= mals, wo sie meistens Erwachsene taufte, auch in ben Riten ber Taufe hervor: fie forberte von bem Täufling Buße, ließ ibn bie Gunden befennen, entsagen u. f. w. Wegen ber Behandlung ber noch vor ber Aufnahme in die Rirche be= gangenen Gunden fonnte alfo feine Berlegenheit ober Frage entstehen; diese Frage fiel mit der Berwaltung des Tauf= facraments zusammen. Aber als nun die Soffnung ichwand, daß die Getauften wenige Jahre nach ihrer Taufe ben Berrn wiederkommen feben und in die Bollendung eingehen murben, als fich fichtlich jedem Getauften bie Forderung ftellte, fich in ber Taufgnade bis an seinen Tod zu bewahren, als auch bie Bahl Derer immer größer warb, bie in jungeren Jahren getauft waren und ein langes Leben in driftlichem Wandel gu führen hatten, als baneben bie tägliche Erfahrung gab, baß ce auch bem aus ber Taufe wiedergeborenen Menschen nicht möglich ift, fein Leben rein zu bewahren - ba stellte sich die Frage: wie sich die Kirche zu ben ihre Glieder nach ber Taufe betretenden Gunden, zu folden Gundern innerhalb ber Ge= meinde zu stellen habe? Es will festgehalten sein, daß die Entwickelung von dieser Fragstellung anhob. Denn einer Seits ist dieser Umstand die Ursache, daß das aus dieser Ents wickelung hervorgegangene Infiitut, Die Beichte und Abfolution, vor der Taufe und außer der Gemeinde gethanen Sünsten erstrecken könnte, die auf den heutigen Tag nur auf die von Getauften begangenen Sünden bezogen wird. Anderer Seits hängt die Gestalt, welche das Institut der Beichte und Abfolution in dieser ersten Zeit der Kirche annahm, wesentlich damit zusammen, daß sie sich aus jener Fragstellung heraus bildete. Die geschichtliche Entwickelung ließ zunächst alle ansteren Momente liegen, und hob das Eine, der Retention angehörige, folglich mehr negative, zur Seite liegende Moment der Behandlung der groben Sünden heraus.

Die im Montanismus culminirende Richtung nemlich mußte nach ihrem ganzen Gedankenzusammenhange geneigt fein, ju forbern, bag ber getaufte Chrift gar nicht wieder falle, sondern in Weltflucht und mit Sulfe strenger Ustefe ben Eingebungen bes Paraflet und ber Wieberfunft bes Berrn marte. Das Ueberspannte biefer Forberung legte fich aber sofort barin zu Tage, baß es ja auch bei bem ftrengften Leben bem Menschen nicht möglich war, sich vor allem und jedem Gündigen zu buten, und nöthigte biefe Richtung, ihre Forberung baburch ju milbern, baß fie ben laut Dbigem icon in ben avostolischen Briefen vorfommenden Unterschied zwischen groben und nicht groben Gunden aufnahm, und jene For= berung nur auf die ersteren erftrecte. Go stellte fich biefer Richtung bie Untwort auf jene Frage babin, baß sie zwischen groben uud nicht groben Gunden (täglichen, Schwachheits= fünden) unterschied, diese letteren gang außer Betracht ließ, bie ersteren bagegen als solche, bie überhaupt innerhalb ber driftlichen Gemeinde gar nicht vorfommen burften, und folglich als mindestens auf Erden unvergebbar, unabsolvirbar ansah und forderte, daß, wenn bennoch ein Chrift in folde Gunden falle, ein Solcher nicht zur Buge zugelaffen, fondern aus ber Gemeinde hinausgethan und nicht wieder aufgenommen, nicht absolvirt werden durfe. Es liegt aber auch zu Tage, worin biefe Anschauung von ber ber Apostel ab= wich: während nemlich die Apostel ben Unterschied zwischen

groben und nicht groben Gunden babin faßten, baß fie unter ben groben Gunden folde verstanden, welche nicht bloß an fich einen harteren Biberftreit ihres Thaters mit bem Gefete Gottes beurfundeten, fondern auch irgendwie fur bie Ge= meinde etwas Bedrohliches hatten, ließ diese Anschauung die Rücksicht auf die Gemeinde gang fallen, bezog ben Unterschied zwischen groben und nicht groben Sunden lediglich auf bas Gewicht ber Schuld und fette die apostolische Unterscheidung von mehr ober weniger gemeingefährlichen Gunden in ben Unterschied von schweren und leichten Gunden um. Und indem fie überdem bas Gewicht ber schweren Gunden bis zur Unabsolvirbarkeit überschätte, fette fie eben baburch bie leichten Gunden zu folden berab, Die ziemlich irrelevant feien; der Rigorismus gegen einzelne Bergehungen schlug nothwendig nach ber anderen Seite in Indifferentismus gegen andere Bergehungen um. - Die ben montanistischen Tenbenzen entgegen gesetzte Richtung konnte natürlich auf Diese Unterscheidung von schweren und leichten Gunden, auf diese behauptete Unabsolvirbarkeit mancher Verfehlungen nicht ein= geben, fondern gab ihrer Geits wieder felbst die apostolische Unterscheidung zwischen mehr ober minder gemeingefährlichen Gunden, ja auch die auf Worte bes herrn felbst gegrundete Unterscheidung zwischen Gunde jum Tobe und nicht jum Tode völlig auf, und beantwortete jene Frage babin: baß es nicht absolvirbare Sunde gar nicht gebe, sondern daß alle und jede Gunder ohne Beiteres bloß auf erflarte Reue wieder angenommen werden muffen. - Gegen beide Un= schauungen nun wendet fich ber hirte bes hermas, und zeichnet in ter Antwort, welche er auf jene Frage giebt, bereits vollständig den Weg vor, weichen die alte Kirche im Rampfe gegen jene Gegenfate einschlug.

Er führt die aus den montanistischen Tendenzen hervorsgegangene Ansicht ausdrücklich an 1): audivi a quidusdam doctoribus, quod alia poenitentia non est, nisi illa, cum in

<sup>1)</sup> Lib. II. Mand. IV. cap. 3.

aquam descendimus et accipimus remissionem peccatorum nostrorum, ulterius non peccare, sed in castitate permanere. Gr erfennt auch ben biefer Unschauung gum Grunde liegenden fittlichen Ernft an; er zeigt fich überhaupt bemüht, nach biefer Seite bin nicht zu verstoßen, fich lieber von berfelben gieben ju laffen; er versichert ein Mal über bas andere, baf er burch seine abweichenden Auschauungen feine Gelegenheit geben wolle barauf los zu fündigen. Ja, er giebt jene Unsicht in so weit zu, baß es eine mit einer remissio peccatorum ibentische poenitentia nach ber Taufe nicht gebe, b. h. bag nach ber Taufe nicht mehr wie in ber Taufe Gunten= vergebung auf bloge Reue rein burch Gottes Gnade obne Dazuthun bes Menschen erfolge. Aber er macht nun einen Unterschied zwischen remissio peccatorum und poenitentia: burch die Taufe werde remissio peccatorum erlangt, benn in berfelben mafde Gott aus Gnaben bie vorigen Gunben ohne Buthun bes Menschen hinweg. Das sei freilich, wenn Einer nach ber Taufe in Gunben falle, nicht mehr möglich, ba, wer nach ber Taufe sündige, fich viel schwerer vergebe, als ber vorber in ber Unwissenheit Gundigende. Gleichwohl. quoniam cogitationes omnium praecordiorum novit Deus, et scit infirmitatem hominum et multiplicem nequitiam diaboli, qua molitur aliquid sinistri servis Dei et maligne insidiatur illis, hat Gott auch ben nach ber Taufe Kallenden ein Mittel bes Auferstehens gemacht: sie muffen poenitentiam agere. Wiber die Gunden vor der Taufe hilft die Taufe rein burch Gottes Gnade, wirer die Gunden nach ber Taufe hilft ras poenitentiam agere. Ideo dico tibi, quod post vocationem illam magnam et sanctam (ber Taufe), si quis tentatus fuerit a diabolo et peccaverit, unam poenitentiam habet. Daher macht er benn auch Opposition gegen ben Weg, ben Diele bamals in Folge jener montanistischen Anschauung ein= fclugen: baß fie nemlich ihre Taufe immerfort aufschoben, vielleicht bis auf bas Tobtenbette, um nachber nicht wieder in Gunte ju fallen und ter Gnabe verluftig ju geben. Er bebt bervor, wie gefährlich ties fei, ba man mahrent bes

Schwankens leicht wieder gang in bas heidnische Wesen zurückgezogen werbe, und bann febr schwer wieder zur Wahr= heit und Gnabe guruckfinde ). - Noch viel entschiedener aber wendet er sich gegen die zweite Ansicht, baß, wer nach ber Taufe fündige, auf bloke Reue immer wieder angenommen werde. Mit Bronie wird ber von einem verloren gegangenen apokryphischen Buche verfochtene, unbeschränkt hingestellte Sat "prope est dominus convertentibus" abgewiesen 2). Er macht biegegen ben ichon erwähnten Gat geltenb, bag nach ber Taufe begangene Gunde viel schwerer ins Gewicht falle, als vor der Taufe in der Unwissenheit begangene: Is quidem, qui non novit dominum, si nequiter vivit, manet in eo neguitiae suae poena. At qui novit dominum, omnino abstinere se debet ab omni nequitia, et magis magisque servire bonitati. Nonne ergo ille, qui bonitatem sequi debebat, si nequitiae praeferat partes, plus peccare videtur, quam is, qui deliquit ignorans Dei virtutem? Ideoque hi quidem morti destinati sunt; at vero hi, qui cognoverunt dominum atque ejus mirabilia opera viderunt, si nequiter vivunt, duplo amplius punientur, et ipsi morientur in aevum.3) Und daraus zieht er denn gegen jene Ansicht die zwei practischen Folgerungen: baß es zwar eine spes vitae für Die nach ber Taufe Gefallenen giebt, aber nur burch ein poenitentiam agere, burch gewisse Leiftungen; und baß zwar ein poenitentiam agere verstattet ist, aber auch nur ein einmaliges: unam poenitentiam habet. Si autem subinde peccet, et poenitentiam agit, non proderit homini talia agenti; difficile enim vivet Deo 4). Die eigne Ansicht, welche ber Birte bes Bermas vertritt, stellt fich bemnach fürglich babin, daß es allerdings fur bie nach ber Taufe in Gunde Ge= fallenen eine Ruckfehr in ben Gnabenstand giebt, aber nur mittelst eines poenitentiam agere, welches jedoch nur zu

<sup>1)</sup> Lib. I. Vis. 3. cap. 7.

<sup>2)</sup> Lib. I. Vis. 2. cap. 3.

<sup>3)</sup> Lib. III. Simil. 9. cap. 18.

<sup>4)</sup> Lib. II. Mand. 4. cap. 3.

Einem Male hilft, so daß, wer nach geleisteter Pönitenz wieder rückfällig wird, mindestens wenig hoffnung hat. Um jedoch die ganze Tragweite dieser Ansicht zu übersehen, müffen wir dieselbe noch etwas weiter auseinanderlegen. Wir müffen dabei immer von den Unterschieden ausgehen, welche der hirte des hermas zwischen Sünden und Sünden macht.

Buvörberft fennt der Sirte bes Bermas auch unvergebbare, nicht absolvirbare Gunde. Bei Bestimmung berfelben geht er offenbar von den oben angezogenen Schriftstellen Matth. 12, 31, 32, 1. 30h, 5, 16, 18, Ebr. 6, 4-8, 10, 26-31, 2. Petr. 2, 20-22, aus, faßt aber ihren Inhalt nicht gang fcarf und rein. Diese unvergebbare Gunde haben nach ihm begangen bie transsugae et ecclesiae proditores, qui inter reliqua sua delicta nefandis verbis dominum insectati, nomen ejus negaverunt, quod super eos erat invocatum'), Die= jenigen qui in perpetuum a Deo discesserunt et tradiderunt se desideriis hujus saeculi, Diejenigen qui a negotiatione sua (aus ihrem Welttreiben beraus) nefanda in Dominum locuti sunt et eum abnegaverunt. Die unvergebbare Gunde ift ihm also ber beharrliche, durch Berläugnung und gafte= rung bes Sohnes Gottes und Verrath ber Chriften an ihre Berfolger besiegelte Abfall vom Christenthum zurück in Welt und Beidenthum. Für Golde giebt es feine Rudfehr burch Buße: iis non est per poenitentiam regressus ad vitam; hujusmodi homines morti sunt destinati; mortui sunt Deo; ab ejusmodi hominibus abest vita; his non est locus poenitentiae; amiserunt vitam 2). Als Grund, weshalb biefe Sunde unvergebbar fei, führt er mit Beziehung auf Matth. 10, 33. an3): Ein Solcher negavit vitam suam. Juravit enim dominus per filium suum: qui denegaverit filium et se, spondentes se vitam illius, et ipsi denegaturi sunt illum in advenientibus diebus. Die Aeußerlichkeit aber, mit welcher bier

<sup>1)</sup> Lib. III. Simil. 8. cap. 6. Bgl. Lib. I. Vis. 2. cap. 2. Lib. III. Simil. 6. cap. 2. Simil. 8. cap. 8. Simil. 9. cap. 19.

<sup>2)</sup> Bgl. bie angeführten Stellen.

<sup>3)</sup> Lib. I. Vis. 2. cap. 2.

die Gunde wider ben beiligen Geift, welche auch ohne äußer= liche That im Innern vollzogen werben fann und immer auch bei äußerlicher That innerlich vollzogen werben muß, in die That des Abfalls vom Chriftenthum gesett wird, die nament= lich in Zeiten ber Berfolgung auch ohne absoluten inneren Abfall und innerliche Berläugnung ju Stande fommen fann, zwingt ihn bann auch'), zu retractiren, einen Unterschied zwischen äußerlichem Abfall und einem denegare ex praecordiis zu machen, und restringirend zu sagen: his datur poenitentia, si non ex praecordiis inventi fuerint denegasse: quodsi quis ex praecordiis inventus fuerit denegasse, an vitam assegui possit, ignoro. Woraus benn zugleich erbellt. worein er Das sett, mas dem Abfallenden den Weg ber Rückfehr verlegt, nemlich nicht die äußerliche That des Ab= falles an sich, sondern daß der Abfallende sich badurch in eine Kaffung bes Gemuths bringt, die ihn nicht zur poenitentia greifen läßt, die nicht zuläßt, daß ascendunt in praecordia eorum opera sua, in quibus se nequiter exercuerunt.

Dieser unvergebbaren Sünde gerade gegenüber stehen ihm weiter die leichten Sünden, die peccata non gravia, levia, die exiguitates. So z. B. hat Hermas eines Weibes begehrt, die Erziehung seiner Söhne vernachläsigt, sich um die groben Vergehungen Dieser und um die Schmähsucht seines Weibes nicht gekümmert, vielmehr sich in Weltsorgen und Welthändel ties verworren?). Und es wird dies Alles nicht eben gelinde beurtheilt: wenn Hermas eines Weibes begehrt hat, ohne Dem auch nur im Wort Folge zu geben, so heißt es?): An non videtur tibi, viro justo rem iniquam esse, si ascenderit in corde mala concupiscentia? Peccatum est ei, et quidem grande. Justus enim vir justa cogitat. Cogitante ergo illo, quae justa sunt, et recte eo incedente, in coelis propitium habebit Dominum in omni negotio suo. Qui autem nesanda cogitant in cordibus suis, mortem et captivi-

<sup>1)</sup> Lib. III. Simil. 9. cap. 26.

<sup>2)</sup> Lib. I. Vis. 1. Vis. 2. cap. 3. Lib. III. Simil. 7.

<sup>3)</sup> Lib. I. Vis. 1. cap. 1.

tatem assumunt; maxime ii, qui seculum hoc diligunt, et gloriantur in divitiis suis, et qui non exspectant futura bona: vacuantur animae eorum. Aber nichtsbestoweniger beißt Bermas ein Mann, qui est continens ab omni concupiscentia scelesta, et est omni simplicitate plenus et innocentia magna<sup>1</sup>), bessen exiguitates freilich multae sunt 2), aber ben bessen ungeachtet bie Rirde, welche ibm in Gestalt einer Matrone erscheint, versichern fann: verumtamen non causa tui irascitur dominus3). Denn biefe Günden find fo fchwer nicht, daß fie ben Menschen von Gott scheiben: illud te salvum faciet, quod non discesseris a Deo vivo4), verfündigt ihm die Kirche. Darum bedarf es auch wegen bergleichen Gunben nicht bes poenitentiam agere. Complura quidem habes peccata, wird bem Bermas gefagt, sed non tam multa, ut huic nuntio (bem Engel ber Bufe, fiebe unten) debeas tradi 5). Allerdings bedarf es auch bin= fichtlich dieser Sunden ber Reinigung, aber weil dieselben ben Menschen nicht von Gott scheiden, genügen bier geringere Mittel, als erstens bas Gebet: Sed tu ora ad dominum et sanabit peccata tua; ferner Enthaltsamfeit: Simplicitas tua et singularis continentia salvum facient te, si permanseris; et omnes salvos facient, quicumque hujuscemodi operantur et ingrediuntur in innocentia et simplicitate; hi qui hujusmodi sunt, invalescent adversus omnes nequitias, et permanebunt in vitam aeternam; also vor Allem Fasten, Almosen, Reusch= beit. Durch solche Mittel emundaberis ab exiguitatibus tuis. Dabei muß man allerdings anerkennen, bag biefe asketischen llebungen nicht äußerlich gedacht werden. Go beift es 3. B. von der Reuschheit: Corpus hoc tuum custodi mundum atque purum, ut spiritus ille, qui inhabitabit in eo, testimonium referat illi, et tecum fuisse judicetur. Atque etiam vide, ne

<sup>1)</sup> lbid. cap. 2.

<sup>2)</sup> Lib. I. Vis. 3. cap. 2.

<sup>3)</sup> Lib. I. Vis. 1. cap. 3.

<sup>4)</sup> Lib. I. Vis. 2. cap. 3.

<sup>5)</sup> Lib. III. Simil. 7.

quando persuadeatur tibi, interire corpus hoc, et abutaris eo in libidine aliqua. Si enim corpus tuum maculaveris, maculabis etiam eodem tempore et spiritum sanctum; et si maculaveris spiritum sanctum, non vives 1). Und wie bas gange Leben umfaffend wird bas Almosen gedacht, wenn es beißt: Vos igitur videte, qui servitis deo et habetis eum in cordibus vestris: operamini opera dei, memores mandatorum et promissorum ejus, quae promisit: et credite ei, quod faciet vobis, si mandata ejus custodieritis. Pro agris ergo, quos emere volueritis, redimite animas de necessitatibus, prout quisque potest; et viduas absolvite, orphanis judicate, et opes ac divitias vestras in hujusmodi operibus consumite. In hoc enim vos Dominus locupletavit, ut hujusmodi ministeria expleatis. Multo melius est haec facere, quam agros aut domos emere; quoniam haec omnia peribunt in saeculo; at quae pro nomine dei feceris, invenies in civitate sua, et habebis gaudium sine tristitia et timore. Divitias ergo gentium nolite cupere; perniciosae sunt enim servis dei; de propriis autem, quas habetis, ea agite, quibus possitis consequi gaudium 2). Und wie innerlich und geiftlich wird bas Fasten gefaßt, wenn es heißt: ego te docebo, quod sit jejunium plenum acceptumque deo. Audi: Dominus non desiderat tale jejunium supervacuum; sic enim jejunando nihil praestas aequitati. Jejuna certe verum jejunium tale: Nihil in vita tua nequiter facias; sed mente pura servi deo, custodiens mandata eius, et in praecepta eius ingrediaris, neque admiseris desiderium nocens in animo tuo. Crede autem domino, si haec feceris, timoremque ejus habueris, atque abstinueris ab omni negotio malo, deo te victurum. Haec si feceris, jejunium magnum consummabis acceptumque domino 3). Aber man barf nicht überfeben, bag noch eine andere überaus wichtige Gebankenreibe bier eingreift:

<sup>1)</sup> Lib. III. Simil. 5. cap. 7.

<sup>2)</sup> Lib. III. Simil. 1.

<sup>3)</sup> Lib. III. Simil. 5. cap. 1.

Schon ber Sirte bes Bermas kennt ben Begriff bes mereri Deum, er fennt sogar schon ben Ausbruck'). Man fann Gott einen besteren, bevorzugten Plat in bem Reich ber Seliakeit abverdienen, man fann burch feine Berke verschaffen, daß man ad dextram sedens habet gloriam quandam2). Dies erlangt man principaliter burch bas Mar= tyrium. Aber auch, wenn man nicht gewürdigt wird, als Märtyrer zu leiden, fann man fich's verdienen, und zwar burch Kaften, Almosen, Enthaltung vom Weibe. Diese astetischen Uebungen erhalten baburch die Bedeutung von überverdienftlichen Werken, sie find freiwillige Tugenden, die man fich in Uebung und Entbebrung über die Allen insgemein geltenden Forderungen bes göttlichen Gefenes binaus auferlegt, und eben baburch verbienen sie einen größeren Sobn bei Gott: Mandata domini custodi, wird bem Bermas gerathen, et eris probatus, et scriberis in numero eorum, qui custodiunt mandata ejus. Si autem praeter ea, quae mandavit dominus, aliquid boni adjeceris, majorem dignitatem tibi conquires, et honoratior apud dominum eris, quam eras futurus. Igitur si custodieris mandata domini, et adjeceris etiam ad ea stationes has (bie regelmäßigen Kaften), gaudebis3). Eben fo heißt es von ber Reufchheit: Qui nubit, non peccat; sed si per se manserit, magnum sibi conquirit honorem apud dominum 4). Nicht minter beißt cs von Denen, Die gern geherbergt, für bie Erhaltung ber Beiftlichfeit, für Bittwen, Baifen und Urme geforat baben: Haec quicumque egerint, honorati sunt apud dominum, et inter nuntios (bei ben Propheten, Aposteln, Märtprern) locus corum est 5). Und auf biefer überverdienstlichen Bebeutung noch mehr als auf dem erziehlichen Einflusse, ben fie auf die Beiligung ausüben, beruht benn auch bie funden=

<sup>1)</sup> Lib. I. Vis. 3. cap. 1.

<sup>2)</sup> Ibid. cap. 2.

<sup>3)</sup> Lib. III. Simil. 5. cap. 3.

<sup>4)</sup> Lib. H. Mand. 4. cap. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Lib. III. Simil. 9. cap. 27.

tilgende Kraft bieser asketischen Mittel; sie nehmen das Mißfallen Gottes an unseren kleinen Sünden, an unseren exiguitates hinweg, indem sie das Gegengewicht des Uebers verdienstes in die Wagschale wersen: continedit se, et consequetur miscricordiam<sup>1</sup>). Man darf sich nicht verbergen, daß solche die Werkheiligkeit begünstigende Gedanken schon das christliche Alterthum durchziehen. So sagt schon der Brief des Barnabas cap. 19.: δια των χειρων σου έργαση εξε λύτρωσαν των άμαρτιων σου.

Zwischen bie unvergebbare Gunbe, für welche fein poenitentiam agere ftatthaft ift, und die leichten Gunden, beret= halber es eines poenitentiam agere nicht bedarf, ftellt ber Sirte bes Bermas bann weiter bie ichweren Gunben. Es werden hieber, wenn man die einzelnen einschlagenden Stellen 2) vergleicht, gezählt Surerei und Chebruch, Gögenbienft, Luftleben, Keperei, Saffes = und Rornesfünden, Sab= fucht und Geig, furg biejenigen Bergehungen, welche wir auch im N. T. als die groben ausgezeichnet fanden. Dabei ift aber wohl zu bemerken, daß babei ber Hirte bes Bermas bas Berhältniß biefer Bergehungen zur Gemeinde und ihrem Leben auch nicht mit Ginem Worte berührt: nicht befibalb gelten ihm biefe Bergehungen fur schwerer und fur anders zu behandeln als andere, weil sie mehr als andere die Ge= meinde ärgern und anstecken, sondern beshalb weil sie an sich vor Gott schwerer wiegen, weil fie, was die leichteren Gunden nach feiner Unficht nicht thun, Die Gemeinschaft mit Gott aufheben, bas von Gott ausströmende Leben entziehen. Für biefe Gunden nun giebt es allerdings ein Beilmittel: Credite ergo, qui propter delicta vestra obliti estis deum, et qui salutem vestram objicientes peccatis vestris gravatis vitam vestram: quodsi conversi fueritis ad dominum ex totis praecordiis vestris, et servieritis ei secundum voluntatem

<sup>1)</sup> Lib. I. Vis. 2, cap. 2.

<sup>2)</sup> Lib. II. Mand. 4. cap. 1. Lib. III. Simil. 6. cap. 2. Simil. 8. cap. 6. 7. 8. Simil. 9. cap. 15. und an anderen Orten.

ipsius, dabit remedium animabus vestris, posthabitis peccatis vestris prioribus; et habebitis potestatem dominandi omnibus operibus diaboli ). Aber bies besteht auch aanz allein in einem poenitentiam agere, woburch bas leben folder Gunder wieder erneuert werden muß: Ad haec omnia gratias egi domino, quod in omnes, in quibus invocatum est nomen ejus (zu allen Getauften), motus clementia miserit praesidem nuntium poenitentiae (ben Engel ber Bufe, fiebe unten) ad nos, qui deliquimus ei; et quod renovaverit spiritus nostros jam certe deficientes, neque habentes spem salutis, nunc vero recreatos ad redintegrationem vitae2). Und foldes poenitentiam agere muß in biesem Leben geschehen und ist nur Ein einziges Mal möglich und zulässig; wer nach ber Taufe zum zweiten Male in folche grobe Gunde fällt, für ben giebt es keinen regressus ad vitam. Diefer Cat wird mit großem Nachdruck immer wiederholt: wir führen nur folgende Stellen an: Poenitentiae enim justorum (ber Getauften) habent fines; impleti sunt dies poenitentiae omnibus sanctis; gentibus autem poenitentia usque in novissimo die 3). -Sed non saepe: servis enim dei poenitentia una est<sup>4</sup>). --Quicunque toto corde egerint poenitentiam, et purificaverint se ab omni neguitia, quae supra dicta est, et non adjecerint adhuc ad delicta sua quidquam, accipient a domino remedium priorum peccatorum suorum, si nihil dubitaverint de mandatis his; et vivent deo. Qui vero adjecerint, inquit, ad delicta sua, et conversati fuerint in cupiditatibus seculi hujus, damnabunt se ipsos ad mortem 5).

Wir werden nun weiter zu beschreiben haben, was ber hirte bes hermas unter dem poenitentiam agere versteht, mussen dabei aber vorher eine Eigenthümlichkeit seiner Darsftellung bemerken. Es gehört nemlich zu dem apokalyptischen

<sup>1)</sup> Lib. II. Mand. 12. cap. 6.

<sup>2)</sup> Lib. III. Simil. 9. cap. 14.

<sup>3)</sup> Lib. I. Vis. 2. cap. 2.

<sup>4)</sup> Lib. II. Mand. 4. cap. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Lib. III. Simil. 8. cap. 11.

Gewande der Schrift, daß sie die Entwickelung der Kirche durch Engel beschafft denkt: Die Kirche ist ihr z. B. ein Bau, der von Engeln unter dem Befehle des Herrn gebaut wird, in welchen die einzelnen Menschen durch Engelhände eingesügt werden. So giebt es nun auch einen Engel der Buße, den der Herr zu den der Buße Bedürftigen sendet, der die Reue in ihnen erweckt, der ihnen den Weg und die Mittel der Pönitenz vorschreibt, und sie auf dem Wege leitet. Dieser Engel der Buße ist eben der "Hirte", von dem die Schrift den Namen trägt. Hiernach werden die gleich anzussührenden Stellen verständlich sein.

Bum poenitentiam agere im Sinne bes hirten bes Bermas gebort nun vor allen Dingen die Befinnung ber Buffe, Die Erfenntnif ber Gunte, und ber Wille ber Umfebr. Et respondens dixit mihi (ber angelus, nuntius poenitentiae): ego praepositus sum poenitentiae, et omnibus poenitentiam agentibus sensum do; annon tibi videtur, poenitentiam agere magnam sapientiam esse, quoniam, qui poenitentiam agit, sensum magnum adipiscitur? Sentit enim, se peccasse et fecisse nequiter in conspectu domini, et recordatur intellectu, quod deliquit, et poenitentiam agit, et amplius non operatur nequiter, sed operatur bene, et humiliat animam suam, et torquet eam, quia peccavit. Vides ergo, quod poenitentia sensus est magnus 1). Darin liegt benn ichon, was ber hirte bes hermas oft ausspricht, bag Gott in ben Menschen bie Buge erwedt, Die Wefinnung ber Buge fchenft. Aber Gott schenft sie weiter auch nur Solchen, von denen er vorher weiß, daß fie nicht wieder abfallen werden: Scias, inquit, honitatem et clementiam domini magnam et honorandam esse, qui dedit spiritum iis, qui digni erant agere poenitentiam. Et dixi: Quare ergo, domine, non omnes egerunt poenitentiam? Ait mihi: Quorum dominus viderat puras mentes futuras, et servituros ei ex totis praecordiis, illis tribuit poenitentiam. At quorum aspexit dolum et nequitias, et

<sup>1)</sup> Lib. II. Mand. 4. cap. 3.

animadvertit, ad se fallaciter reversuros, negavit iis ad poenitentiam regressum, ne rursus legem ejus nefandis maledicerent verbis 1).

Aber diese Gesinnung reicht zum poenitentiam agere nicht aus. Diefelbe erwacht schon gar nicht im Menschen, wenn er nicht burch außerliches Leiten auf feine Gunten bin= geführt wird. Sobann haben ja folche Gunden, bie immer einen Abfall von Gott involviren, ihre Strafe verdient: Si omnes enim gentes servos suos puniunt, quicumque dominum suum negaverunt, quid putatis vos Dominum vobis facturum, qui universorum habet potestatem2)? Es gehören baber zum poenitentiam agere auch Strafen, und zwar saevae variaeque poenae, und ber Engel, ber ber praepositus poenitentiae ist, ist ein praepositus poenae: Huic ergo traduntur. qui a Deo aberraverunt. Punit ergo eos, sicut meruit unusquisque eorum, saevis variisque poenis3). Diese Strafen besteben nun zunächst in dem Uebel und in ben Leiten, welche bem Menschen im täglichen Leben widerfahren: Vellem, inquam, nosse, domine, varias has poenas, cujusmodi sunt. Audi, inquit: variae poenae atque tormenta haec sunt, quae homines quotidie in vita sua patiuntur. Alii enim detrimenta patiuntur, alii inopiam, alii diversas acrimonias; quidam inconstantiam, alii injurias ab indignis patientes, multaque alia exercitia et incommoda. Plurimi enim inconstanti consilio multa conantur, nec quidquam conducit eis: et dicunt in actibus suis, successum se non habere. Succurrunt iis ea, quae nequiter fecerunt, et dominum causantur. Quum igitur perpessi fuerint omnem vexationem et omne incommodum, tunc traduntur mihi (vem nuntius poenitentiae) ad bonam admonitionem, et firmantur in fide domini. et per reliquos dies vitae serviunt domino mente pura. Et quum cocperint delictorum agere poenitentiam, tunc

<sup>1)</sup> Lib. III. Simil. 8. cap. 6.

<sup>2)</sup> Lib. III. Simil. 9. cap. 18.

<sup>3)</sup> Lib. III. Simil. 6. cap. 3.

ascendunt in praecordia eorum opera sua, in quibus se nequiter exercuerunt; et tunc dant deo honorem, dicentes, justum judicem eum esse, meritoque se omnia esse perpessos secundum facta sua. In religuum vero serviunt deo mente pura, et successum habent in negotiis suis omnibus, accipientes a domino, quaecunque poscunt. Et tunc gratias agunt domino, quod sint mihi traditi; nec jam quidquam crudelitatis patiuntur. Aber auch biefe Strafen burch bie Uebel bes lebens reichen noch nicht aus, sie machen nur bas Berg willig zu tem eigentlichen poenitentiam agere, welches vielmehr in Leiden und awar in freiwillig vom Gunder über= nommenen Leiden besteht: Numquid protinus putas aboleri delicta eorum, qui agunt poenitentiam? Non proinde continuo; sed oportet eum, qui agit poenitentiam, affligere animam suam, et humilem animo se praestare in omni negotio, et vexationes multas variasque perferre; quumque perpessus fuerit omnia, quae illi instituta fuerint, tunc forsitan, qui eum creavit et qui formavit universa, commovebitur erga eum clementia sua, et aliquod remedium dabit; idque ita, si viderit ejus, qui poenitentiam agit, cor purum esse ab omni opere nequissimo 1). So fommt es benn auch hier auf bas Fasten, Die Almosen, Die Reuschheit binaus. Aber weil es bier gilt, schwere Gunden zu fühnen, muß Dies Alles bier auch geschärft erscheinen. Gewöhnliche Reusch= beit 3. B. genügt nicht, fondern ber bugenbe Bermas muß fich auch seines Weibes enthalten und mit bemfelben als mit feiner Schwester leben 2). Eben so wenig genügen gewöhn= liche Kaften und Almosen, sondern dieselben muffen burch Combination verschärft werden: Sie servabis illud jejunium: Primum omnium cave ab omni probro et turpi verbo, et ab omni noxia cupiditate, et purifica sensum tuum ab omni vanitate saeculi hujus. Si haec custodieris, erit hoc jejunium justum. Sic ergo facies: Peractis, quae supra scripta

<sup>1)</sup> Lib. III. Simil. 7.

<sup>2)</sup> Lib, I. Vis. 2. cap. 2.

sunt, illo die, quo jejunabis, nihil omnino gustabis, nisi panem et aquam; et computata quantitate cibi, quem ceteris diebus comesturus eras, sumptum diei illius, quem facturus eras, repones, et dabis viduae, pupillo aut inopi; et sic consummabis humilitatem animae tuae, ut qui ex eo acceperit, satiet animam suam, et pro te adeat dominum deum oratio ejus. Si igitur sic consummaveris jejunium tuum, quemadmodum praecipio tibi, erit hostia tua accepta domino, et scribetur hoc jejunium tuum. Haec statio sic acta est bona, hilaris et accepta domino. Haec tu si servaveris cum liberis tuis et tota domo tua, custoditis his, felix eris. Et quicumque haec audita custodierint, felices erunt; et quidquid petierint a domino, obtinebunt 1). Und als Bermas Betenken bat, ob auch ein Mensch vermoge, folde Buß= werke zu leisten, wird er getröstet: dominari potest omnium horum mandatorum, qui habet dominum in corde suo. Ponite ergo vobis, qui vacui et leves estis in fide, dominum deum vestrum in corde habere; et intelligetis, quod nihil facilius est his mandatis, neque dulcius, neque mansuctius, neque sanctius 2).

Der Hirte bes Hermas forbert also für die Buße — um spätere Ausdrücke zu gebrauchen — die contritio und die satissactio, jedoch nur von den groben Sündern. Eine regulirte Form des poenitentiam agere, wie die spätere kirchliche Bußdisciplin eine solche ausbildete, kennt übrigens der Hirte des Hermas noch nicht. Daher kommen auch Bestimmungen darüber, wie lange solche Sünder solcher Buße sich unterwersen müssen, die ihm noch nicht vor. Nur im Allgemeinen heißt es, die Buße müsse so lange dauern, als die Bergehung gedauert habe. und als dies dem Hermas zu kurz erscheint, wird er darauf ausmerksam gemacht, daß Eine Stunde der poena dem Herzen so lange dauere als breißig Tage der voluptas.

<sup>1)</sup> Lib. III. Simil. 5. cap. 3.

<sup>2)</sup> Lib. II. Mand. 12. cap. 4.

<sup>3)</sup> Lib. III. Simil. 6. cap. 3. 4.

Ueberhaupt erscheint beim Sirten bes Bermas das poenitentiam agere gang als eine private Sache. Zwar erklärt Einer ber Engel, welche ber Entwidelung ber Rirche vorfte= ben, er muffe bie Gunber gur Buge gu reigen fuchen, Damit er nicht felber bem herrn als nachläffig erscheine ). Auch wird dem hermas als Lehrer der Kirche befohlen, Die Menschen zu ermahnen, daß fie Buge leiften und nachdem fich rein bewahren, wo benn auch ber Engel ber Buge feine Ermahnung unterftüßen werde, daß Biele berfelben glauben und folgen2). Worin benn allerdings liegt, daß die Kirche die Gunder in ihrer Mitte jum poenitentiam agere ermahnen foll. Aber im Uebrigen erscheint sowohl bas Uebernehmen ber Ponitenz als auch bie Weise ber Ausführung berfelben gang in bie Beliebigkeit und Freiwilligkeit bes Gunders gestellt. Es ift bies die nothwendige Confequenz bavon, daß, wie wir oben faben, auch die Gunden nicht in ihrem Berhältnisse zur Gemeinte angesehen werben. Dasselbe zeigt sich hinsichtlich ber Folgen, welche bie Leiftung ber Bufe haben foll. Die einzige reale Folge, beren Erwähnung geschieht, ift bie Forderung, bag ein Mann fein bes Chebruchs ichuldig gewordenes Beib, wenn sie Vönitenz geleistet bat, wieder aufnehmen foll3). Dagegen ift weber von einer Ausschließung bes nicht buffertigen ober in ber Bufe begriffenen Gunbers aus ber Gemeinde, noch von einer Reconciliation besfelben nach geleisteter Bufe irgend Die Rede. Bielmehr wird bie Poniteng ftets nur in ihrem Berhältniß zur Gundenvergebung Geitens Gottes betrachtet. Und zwar wird in diefer Beziehung, wie schon die angeführten Stellen ergeben, allerdings festgehalten, bag bem groben Gunder, wenn er nur Buge leifte und nachher nicht auf's Neue in Gunden falle, volle Bergebung bei Gott zu Theil werbe: baneben jeboch wiederholt eingeschärft, daß indeffen Dicjenigen Chriften, welche wegen Begehung ichwerer Gunben nur auf geleiftete Poniteng wieder ju Gnaben angenommen

<sup>1)</sup> Lib III. Simil. 8. cap. 2.

<sup>2)</sup> Lib. II. Mand. 12. cap. 3.

<sup>3)</sup> Lib. II. Mand. 4. cap. 1.

werden, in der Vollendung nicht völlig ben nemlichen Plat der Ehren und die nemliche Stufe ber herrlichkeit einnehmen werden, welche ben sich ohne schwere Sünden Bewahrenden beschieden ist').

Dagegen ift bas Berhältnif ber Gunde und ber Buffe jum Leben in ber Gemeinschaft vom hirten bes hermas nach einer Seite bin in's Auge gefaßt, wie man es zu biefer Zeit ber Rirche noch nicht erwartet. Es treten nemlich bie Be= banken, baß Einer in die Sünde Anderer mitverworren fein fann, phaleich er perfonliche Mitschuld nicht trägt, und baß Giner für den Andern bugen, ja stellvertretend bugen fann, bereits in practischen Consequenzen beraus. Go z. B. muß Bermas, obgleich er felbst feine schwere Gunde begangen bat. Poniteng leiften, weil fein Weib schmähfüchtig gewesen, und meil seine Göhne ein wildes Leben geführt haben; und als Hermas fich beffen wundert und fragt: Si ita illi se gesserunt, ut exasperarint nuntium bonum (ben Engel ber Buffe), ego auid feci? so wird ihm erwiedert: aliter non possunt illi vexationem pati, nisi tu, qui caput es totius domus, labores. Ouidquid enim tu passus fueris, necesse est, ut et illi sentiant; quamdiu vero tu bene stabilitus fueris, illi nullam vexationem possunt experiri2). Eben fo wird bem Chemann, ber ein ehebrecherisches Weib hat, bas vom Chebruch nicht laffen will, befoblen: Quodsi in his factis perseverat (uxor), et poenitentiam non agit, recede ab illa, et noli convivere cum illa; alioquin et tu particeps eris peccati ejus3), Endlich gehört hierher Die Borfdrift, wie fich ber Reiche burch reichliche Almosen das Fürgebet des Armen erfaufen, und da= burch seinem eigenen Mangel an Seiligkeit abhelfen foll. Es wird bies erft in tem Bilde und Gleichniß eines eine Ulme (ben Reichen) umrankenben Beinftocks (bes Urmen) bargestellt. und bann beißt es zur Erläuterung: Dives habet opes, a

<sup>1)</sup> Lib. I. Vis. 3, cap. 7. Lib. III. Simil. 8. cap. 6-8.

<sup>2)</sup> Lib. III. Simil. 6. cap. 5.

<sup>3)</sup> Lib. II. Mand. 4. cap. 1.

domino vero pauper est; distrahitur enim circa divitias suas, et valde exiguam habet orationem ad dominum; et quam habet, inertem habet et non habentem virtutem. Ouum igitur dives praestat pauperi, quae illi opus sunt, pauper orat ad dominum pro divite, et deus praestat diviti omnia bona, quia pauper dives est in oratione, et virtutem magnam habet apud dominum oratio eius. Tunc ergo dives praestat omnia pauperi, quia sentit illum exaudiri a domino, et libentius ac sine dubitatione praestat ei omnia, et curat ne quid ei desit. Pauper deo gratias agit pro divite, quia opus faciunt a domino. Apud homines ergo ulmus non putatur dare fructum, et nesciunt neque intelligunt, quod, si societas advenerit viti, et vitis duplum dat fructum, et pro se et pro ulmo. Sic et pauperes pro locupletibus orantes ad dominum exaudiuntur, et augentur opes eorum, quoniam praestant pauperibus ex opibus suis. Sunt igitur ambo consortes bonorum operum suorum. Quicumque igitur haec fecerit, non deseretur a domino, ac erit scriptus in libro vitae. Felices igitur, qui possident, et sentiunt se locupletari; qui hoc enim senserit, poterit aliquid administrare'). Wir haben geglaubt aufmertfam barauf machen ju muffen, bag biefe Bebanten, Die für damals noch wenig Nachfolge in ber Kirche finden. aber in viel fpaterer Zeit bas gange Bufwesen beberrichen, sich als gerftreute Gedanken ichon beim Birten bes Bermas finden.

Blicken wir auf diese im hirten des hermas vertretene Theorie zurück, so können wir nicht läugnen, daß sie von dem im N. T. Gegebenen ausgeht. Daher ist die Eintheilung der Sünden in unvergebbare, grobe und nicht grobe, daher die hoffnung, daß auch dem nach der Tause Fallenden eine Rückschr möglich sei. Aber noch viel weniger darf man sich verhehlen, daß die neutestamentlichen Gedankenreihen hier nur sehr theilweise aufgefaßt, und daß dagegen andere Gedanken-reihen hineingezogen werden, welche nichts weniger als schriftsmäßig sind. Bielmehr sehen wir deutlich, wie die geschichts

<sup>1)</sup> Lib, III. Simil. 2.

lide Entwickelung ichon fo febr frühe von bem im D. I. Gegebenen in vielen Punften völlig abspringt. Die unvergebbare Gunte mirt gang außerlich in eine unter bamaligen Berbältniffen bäufig vorfommende ichwere thätliche Bergebung gesett; mit ben täglichen Gunten wird es immerbin febr lax genommen, fo bag es zu bem Geranken, bag bas gange Christenleben eine fortgebente Bufe, ein immer wieber Burudfebren in Die Taufe, ein tägliches Sterben bes alten Menschen und Biederaufersteben bes neuen Menschen fein foll, und zu bem Gefühl bes Bedürfniffes ber Absolution auch von biefen täglichen Gunten gar nicht fommt; bie groben Sunden werden gar nicht in ihrem Berhaltniffe gur Gemeinde gefaßt, und so kommt es zu ber immer bebenklichen Untericheidung von ichweren und unbebeutenten Gunten; Die freie Gnate Gottes in Chrifto, tie Kraft bes Totes Besu, bas Berbienft bes Beilants, Die Lebre von ber Rechtfertigung werden nur für bie erfte Aufnahme in Das Reich Gottes burch bie Taufe anerkannt, aber für ben weiteren Berfola bes Christenlebens in pelagianischer Beije völlig an Die Seite geschoben burch ben Gan, bag es ichlechtbin eines poenitentiam agere bedürfe; es treten Die Berbienftlichkeit und fundentilgende Rraft ber eignen Leiden und Werfe an beren Stelle, und bie asketischen Hebungen bes Raftens, ber 211mosen, bes Gebets, ber Reuschbeit empfangen ftatt ibrer gefunden padagogischen Bedeutung tie Bedeutung fatisfacto rischer Bornahmen. Und ber in bem Allen fich barlegende Mangel an evangelisch sittlichem Ernft foll bann auf gang medanische Weise burd Beidranfung ber Bergebbarfeit ber schweren Gunden auf Gine Ponitenzleiftung wieder gut gemadt werben.

Ilm ganz in riese falsche Richtung hinein zu gehen, war nun freilich für bamals ber evangelische Geist in ber Kirche noch zu Wentig. Auf ber einen Seite bestant ja in ber Kirche bie Praris, die groben Sünder aus ber Gemeinde auszuschließen und nach geleisteter Buße wieder in Dieselbe aufzunehmen, seit ber Apostel Zeiten ungestört fort. So erzählt und g. B. Eusebius'), wie ber romische Bischof Bictor († um 200) ben Theodotus wegen feiner Reterei aus ber Kirchengemeinschaft ausschloß, und ebendaselbst, wie der mit Theodotus ausgeschlossene Natalis, in der Nacht burch Gefichte und Erscheinungen geängstet, fruh vor bem Nachfolger bes Victor, bem Bischofe Zephyrinus in Gad und Afche erschien, Die Kniee nicht allein ber Geiftlichen. fondern auch ber Laien umfaßte, und auf bie Thränen ber mit ihm weinenden Gemeinde und nach vielem Gebete und nachdem er bie Spuren feiner nächtlichen Unfechtungen an feinem Leibe aufgezeigt hatte, in die Rirchengemeinschaft wieder aufgenommen wurde. Defigleichen erzählt uns Gre= näus?), wie Frauen, bie von bem Balentinianer Marcus in Reperei und fleischliche Bergehungen verführt maren, öffentlich Ponitenz leisteten, und zum Theil bis an ihr Ende freiwillig barin verharrten, nicht ohne bingugufügen, bag Andere, die dies aus Scham unterließen, in innerer Berzweiflung untergingen. Ja, wenn jene Erzählung bes Gufe= bius uns zeigt, daß die Ponitenzleiftung damals noch nicht in Beise eines Acts formirt war, sondern fich nach Umftanden machte, fo lag bies ichon ein wenig später fo fehr anders, baß Tertullian3) in einer Beschreibung bes öffentlichen Gemeindegottesbienftes fagen fann: Ibidem (nemlich gwischen der Predigt und den Oblationen, wo auch sväterbin die Gebete für die Bugenden und die Wiederaufnahme berfelben geschahen) etiam exhortationes, castigationes, et censura divina; nam et judicatur magno cum pondere, ut apud certos de Dei conspectu; summumque futuri judicii praejudicium est, si quis ita deliquerit, ut a communicatione orationis et conventus et omnis sancti commercii relegetur aus welchen Worten erhellt, daß schon damals die ercom= municirten Sunder an dieser Stelle unter für fie bar-

<sup>1)</sup> Hist eccles. V, 28.

<sup>2)</sup> Adv. haeres. 1, 13.

<sup>3)</sup> Apol. adv. gent: cap. 39.

gebrachten Bußgebeten ben Gottesdienst verlassen mußten. Da war also die Behandlung der groben Sünder bereits firchlich geordnet. Diese Praxis allein aber mußte hinreichen, um gegen den Hirten des Hermas, der diese Seite ganz übersieht, in der Kirche das Bewußtsein wach zu erhalten, daß bei den groben Sünden vor allen Dingen ihr Verhältniß zur Gemeinde mit in Betracht kommt.

Nicht weniger reagirte ferner das Bewußtsein ber Kirche gegen manche im Sirten bes Bermas magggebende Grund= anschauungen. Clemens Alexandrinus und Tertullian bezeugen ce une. Der Erstere spricht sich an zwei Stellen ') barüber aus. Er pflichtet bem hirten bes hermas, ben er citirt, wie überhaupt, so namentlich barin bei, daß es nicht bloß in ber Taufe eine remissio peccatorum, fondern auch für die nach ber Taufe geschenden Gunden eine poenitentia, usravola giebt, wenn auch allerdings nur eine einmalige. Aber wenn ber Birte bes Bermas ben Gunber, ber poenitentiam agit, baburch wieder in pristinum statum jurudgelangen läßt, fo läugnet bies Clemens: in einem folden Gunder, meint er unter Berufung auf Ebr. 10, 26, ff., muffe boch immer, wenn er auch burch feine Bufe Bergeihung erlange, bas Gefühl ber Scham gurudbleiben, ba er ja wiffentlich, weil nach erlangter Erkenntniß bes Beils, gefündigt habe. Man fiebt, Clemens batte auf ber einen Seite das Berdienst Christi nicht binreichend vor Augen, und fonnte baber zu ber richtigen Gin= ficht, wie eine volle Bergebung auch der nach der Taufe geschehenden Gunden möglich sei, nicht gelangen; Die Rraft Des Berdienstes Chrifti erschöpfte fich ibm wie bem Bermas barin, daß ber herr ben Menschen durch bie Taufe aus ber Gewalt des Teufels reißt und sittlich befreit; aber auf ber anderen Seite konnte fich fein driftliches Bewußtsein auch nicht bazu versteben, mit dem Sirten bes Bermas angunehmen, baf die Genugthuung, welche ber getaufte Gunber burch feine eignen Gebete, Thranen, Almofen u. f. w. brachte,

<sup>1)</sup> Strom. II, p 385. IV, p. 536.

benselben sollte vollständig auch von dem Schuldgefühl lösen können. Und so kam er zu dem Schlusse, daß es eine vollsständige Absolution auch durch die zweite Buße nicht gebe, und dazu, daß er die von der unvergebbaren Sünde handelnde Stelle Ebr. 10, 26. ff. auch auf die groben Sünden, für welche er selbst doch eine μετανοία statuirte, bezog.

Noch vollständiger führt uns Tertullian in ben betreffenden Gedankenkreis ber bamaligen Rirche ein. Er hat, noch ebe er Montanift ward, eine eigene Schrift, Die Schrift de poenitentia, über diesen Gegenstand geschrieben, beren Inhalt wir übersichtlich geben, um ihn bernach näber zu beleuchten. Buffe, poenitentia, fagt Tertullian, ift wie natürliche Folge ber Gunde, fo Bedingung ber Gundenvergebung, und lettere ift ohne erstere unmöglich. Aber wie aus biesem Grunde für alle Gunden ohne Unterschied, für den fündlichen Vorsat nicht minter als für bie fündliche That und für bie Gedankenfunden nicht minder als für bie Thatsunden, Buge geschehen muß, fo hat Gott auch allen Gunden ohne Unterfdied, wenn für fie Bufe gefdieht, Bergebung versprochen: omnibus ergo delictis seu carne, seu spiritu, seu facto, seu voluntate commissis, qui poenam per judicium destinavit, idem et veniam per poenitentiam spopondit Ezech 18.1). So ift's ber Wille und die Ordnung Gottes, und wir muffen in diese Ordnung Gottes ernftlich eingehen und biefen Willen Gottes grundlich thun, damit wir dann auch in ber wiedererlangten Gnade Gottes verharren und und bie Frucht ber Bufe be= mabren2), benn die einmal bewiesene Bufe soll eigentlich nicht burch Wiederholung ber Gunde wieder baran gegeben werten: hoc enim dico, poenitentiam quae per dei gratiam ostensa et indicta nobis, in gratiam nos domino revocat, semel cognitam atque susceptam nunquam posthac iteratione delicti resignari oportere3). Das follen namentlich bie Täuflinge, bie

<sup>&#</sup>x27;) Cap. 4.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Cap. 5.

Ratechumenen miffen, und follen, bevor sie getauft werden, in einer gründlichen Bugleiftung ben Preis erlegen für ben Lobn ber abolitio delictorum, welchen bann bie Taufe ihnen ichenfen wirb: neque ego renuo divinum beneficium, id est, abolitionem delictorum inituris aquam omnino salvum esse; sed ut eo pervenire contingat, elaborandum est. - Hoc enim pretio dominus veniam addicere instituit: hac poenitentiae compensatione redimendam proponit impunitatem 1). Da inzwischen ber Neid bes Teufels es nicht unterläßt, die burch Die Taufe aus feiner Gewalt Geriffenen wieder in Gunde ju verführen und zu verstricken, fo hat Gott aus Gnaden noch cine zweite, freilich bann nicht wiederholbare Bufe frei ae= geben: Sed enim pervicacissimus hostis ille nunquam malitiae suae otium facit. Atquin tunc maxime saevit, cum hominem plene sentit liberatum, tunc plurimum accenditur, dum extinguitur. Doleat et ingemiscat necesse est venia peccatorum permissa, tot in homine mortis opera diruta, tot titulos damnationis retro suae evasos. Dolet quod ipsum et angelos ejus Christi servus ille peccator judicaturus est. Itaque observat, oppugnat, obsidet, si qua possit aut oculos concupiscentia carnali ferire, aut animum illecebris secularibus irretire, aut fidem terrenae potestatis formidine evertere, aut a via certa perversis traditionibus detorquere; non scandalis, non tentationibus deficit. Haec igitur venena ejus providens deus, clausa licet ignoscentiae janua, et intinctionis (baptismi) sera obstructa, aliquid adhuc permiserit patere. Collocavit in vestibulo poenitentiam secundam, quae pulsantibus patefaciat; sed jam semel, quia jam secundo. Sed amplius nunguam; quia proxime frustra2). Alfo, für Fleischesvergeben, für Rudfall in weltliches Leben und Wefen, für Berläugnung unter gewaltsamer Berfolgung, für Barefie foll nach ber Taufe noch Gine Buge Denen, welche fie freiwillig übernehmen

<sup>1)</sup> Cap. 6.

<sup>2)</sup> Cap. 7.

(pulsantibus januam), offen fein. Man foll fich freilich in biefe Lage nicht bringen; und es ift immer fchlimm, wenn man fich in biese Lage bringt, benn miserius est perdidisse, quam omnino non accepisse. Aber wenn man sich einmal in biefe Lage gebracht bat, fo foll man fich auch ber poenitentia nicht entziehen, und auch an ihrer Birfung nicht zweifeln, benn sie ist eine medicina, sie iterum liberat: offendisti, sed reconciliari adhuc potes; babes cui satisfacias, et quidem volentem'). Das erhellt aus ben Gleichnissen von ber ververlorenen Drachme, vom verlorenen Schaf, vom verlorenen Sohn, und aus ben Senbidreiben ber Apofalopfe, in welchen uns auch die durch Bufe vergebbaren Gunden specificirt werben: Id si dubitas, evolve quae spiritus ecclesiis dicat: desertam dilectionem Ephesiis imputat, stuprum et idolothytorum esum Thyatirenis exprobrat, Sardos non plenorum operum incusat, Pergamenos docentes perversa reprehendit, Laodicenos fidentes divitiis objurgat; et tamen omnes poenitentiam commonet, sub comminationibus quidem; non comminaretur autem non poenitenti, si non ignosceret poenitenti2). Diefe zweite Buffe besteht nun gunachst in inner= licher Umfehr und Bekenntniß ber Gunde por Gott: Gott wird bich wie den verlorenen Gohn wieder annehmen; Sed si poeniteat ex animo, si famem tuam cum saturitate mercenariorum paternorum compares, si porcos immundum relinguas pecus, si patrem repetas vel offensum, "deliqui", dicens, "pater, nec dignus ego jam vocari tuus". Tantum relevat confessio delictorum, quantum dissimulatio exaggerat; confessio enim satisfactionis consilium est, dissimulatio contumaciae3). Aber an Diefer Buge im Gewiffen genügt es nicht, es muß Buge mit dem Werk geleiftet werden, es muß ein Act ber Buge bingufommen, und zwar ein öffentlicher por der Gemeinde: Hujus igitur poenitentiae secundae et

<sup>1)</sup> Cap. 7.

<sup>2)</sup> Cap 8.

<sup>3)</sup> Cap 8.

unius, quanto in arcto negotium est, tanto operosior probatio, ut non sola conscientia proferatur, sed aliquo etiam actu administretur. Is actus qui magis graeco vocabulo exprimitur et frequentatur, exomologesis est, qua delictum domino nostrum confitemur: non quidem ut ignaro, sed quaterus satisfactio confessione disponitur, confessione poenitentia nascitur, poenitentia deus mitigatur. Itaque exomologesis prosternendi et humilificandi hominis disciplina est, conversationem injungens misericordiae illicem; de ipso quoque habitu atque victu, sacco et cineri incubare, corpus sordibus obscurare, animum moeroribus dejicere; illa, quae peccavit, tristi tractatione mutare. Ceterum pastum et potum pura nosse, non ventris scilicet sed animae causa. Plerumque vero jejuniis preces alere, ingemiscere, lacrymari, et mugire dies noctesque ad dominum deum tuum, presbyteris advolvi, et aris dei adgeniculari, omnibus fratribus legationes deprecationis suae injungere. Haec omnia exomologesis, ut poenitentiam commendet, ut de periculi timore dominum honoret, ut in peccatorem ipsa pronuncians pro dei indignatione fungatur, et temporali afflictatione aeterna supplicia non dicam frustretur sed expungat. Cum igitur provolvit hominem, magis relevat; cum squalidum facit, magis mundatum reddit; cum accusat, cum condemnat, absolvit. In quantum non peperceris tibi, in tantum tibi deus, crede, parcet'): Dieser Act ber Eromologesis besteht also gunächst allerdings im Befenntnig ber Gunde vor und gegen Gott, aber er muß weiter auch operosus sein, und diese opera besteben junächst in Krankung bes Leibes (benn niemals funbigt bie Geele allein, fondern immer mit bem Leibe, weshalb auch immer ber Leib fammt ber Geele Buffe leiften muß2), wegen ber innigen Verbundenheit beider), welche noch burch schmudlofe Kleidung, Burudziehung von allen auch fonft erlaubten Bergnügungen, Enthaltung von Wein und anderen Genuffen

<sup>1)</sup> Cap. 9.

<sup>2)</sup> Cap. 3.

u. f. w. verschärft ward'); ferner in Fasten, Gebet; endlich aber auch in Demuthiqung por ber Gemeinde und Anflehung berfelben wie ihrer Geiftlichen. Ueber bies Berhältniß ber öffentlichen Buße zur Gemeinde spricht fich die charafteriftische Stelle aus: Man foll fich ber öffentlichen Buffe nicht ichamen. sie geschieht ja inter fratres atque conservos, ubi communis spes, metus, gaudium, dolor, passio, quia communis spiritus de communi domino et patre. Quid tuos aliud quam te opinaris? quid consortes casuum tuorum ut plausores fugis? Non potest corpus de unius membri vexatione laetum agere: condoleat universum, et ad remedium conlaboret, necesse est. In uno et altero ecclesia est, ecclesia vero Christus. Ergo cum te ad fratrum genua protendis, Christum contrectas, Christum exoras. Aeque illi cum super te lacrymas agunt. Christus patitur, Christus patrem deprecatur. Facile impetratur semper, quod filius postulat2). Also die Gemeinde ift = Chriftus, fie ift an Seiner Statt; wenn ber Gunber Die Gemeinde anruft, so ruft er Christum an, und wenn bie Gemeinde für den Gunder ju Gott weint und bittet, fo weint und bittet Chriftus für ibn; und ba biefem nichts von Gott abgeschlagen werden mag, fo erfolgt fo bem Gunber bie Absolution. Co in Bekenntnig, Rasteiung, Demuthigung vor der Gemeinde vollzogen, ift die Eromologefis bas ministerium poenitentiae3). Und baraus ergeben sich benn auch ihre Wirfungen. Diese Wirfungen find auf ber einen Geite an bem Gunder felbst geschende, erziehliche: fie beweift, fie nährt die innerliche Buße; fie bemuthigt ben Menschen, fie illa quae peccavit tristi tractatione mutat, fie macht zur satisfactio geneigt. Aber sie ist nun eben auch weiter eine satisfactio, und bat nicht bloß an bem Gunder, fondern auch auf und por Gott Wirfungen: Fur's Erste ift fie eine salisfactio, und nicht etwa blog eine ber Gemeinde für bas

<sup>1)</sup> Cap. 11.

<sup>2)</sup> Cap. 10.

<sup>3)</sup> Cap. 12.

gegebene Aergerniß, fondern eine Gott geleiftete satisfactio; es wiederholen sich die Ausdrücke: per delictorum poenitentiam domino satisfacimus, poenitentia satisfacit Deo, poenitentia promeretur Deum. Ferner erfett fie bie burch bas Bergeben bei Gott verbiente Strafe, Die Bergebung ber Sunden ift ber Robn, und die poenitentia ift ber Preis, ber für diesen Lohn gezahlt wird; fie bußt freiwillig bie Strafe ab, die Gott fonft verhangen mußte, und eben barin liegt ibre absolvirende Rraft: sie bildet die compensatio für die zu erlaffende Strafe; poenitentia, heißt es, mitigat deum; und ferner beißt es: maceror et excrucior, ut deum reconciliem mihi, quem delinguendo laesi. Und eben baburch ift fie benn eine medicina; eben baburch geschieht es, baß fie iterum liberat, baß sie deo reconciliat; baburch verschafft sie abolitionem peccatorum, und bewirft, daß Gott ignoscit; dadurch nimmt fie in die Gnade Gottes jurud und exstinguit gehennam 1).

Wollen wir bemnach bie Anschauungen Tertullians auf eine spätere Formel reduciren, fo verlangte Tertullian, aller= bings mit Beschränfung auf die groben Gunder, jur Buge bie contritio, die confessio und die satisfactio, nur mit dem wichtigen Unterschiede von ber späteren Bedeutung biefer Formel, daß ihm die confessio nicht in der Beichte vor dem Priefter, sondern in dem Gundenbekenntniß vor der an Chrifti Statt ftebenden beiligen Gemeinde, und daß ihm folgeweise Die Absolution weber in ber Lossprechung burch ben Priefter. noch auch in ber Sandlung bes Wortes Gottes über bem Sunder burch bas Schluffelamt, fondern in bem ftellvertre= tenden Fürgebet ber Gemeinde und in ber Wiederaufnahme in ihren Frieden bestand. Darum muffen wir aber auch noch Etwas bingunehmen: Wenn Tertullian in ber oben betrachteten Schrift augenscheinlich unbefangen bavon ausgeht, bag es für alle in den Briefen der Apostel unter Die groben Gunden gerechneten Bergeben eine Bufe und Abfolution giebt, fo erzählt er bagegen in seiner denfelben Wegenstand behandelnden,

<sup>&#</sup>x27;) Bgl. außer ben angeführten Stellen cap. 5. 6. 8. 9. 11. 12.

aber ungleich fpater in feiner montanistifchen Beit verfaßten Schrift de pudicitia, baf es in ben Rirchen üblich fei, Diejenigen, welche fich bes Rudfalls jum Gökendienft ober bes Berbrechens bes Morbes ichulbig gemacht, unter feiner Bedingung wieder in die Kirchengemeinschaft aufzunehmen 1). Sievon findet fich früher und, wie wir gefeben, felbft noch in ber Schrift bes Tertullian de poenitentia feine Spur, und wir muffen also annehmen, daß sich diese Praxis erft in den lettworhergehenden Zeiten bildete. Sobann ift be= merkenswerth, bag in ber Schrift de pudicitia bereits ber Ausbruck pax redditur porfommt, ber und in ber Schrift de poenitentia noch nicht begegnet. Es ist bies feitrem im allgemeinen firchlichen Sprachgebrauche ber ftebende Ausbruck für die im Wege ber Poniteng zu erlangende Abfolution. Wir muffen barin eine practische Frucht ber oben betrachteten Unschauung Tertullian's erkennen. Rach Tertullian erlangte ber gefallene Getaufte Absolution badurch, daß er bie Ge= meinde anflehte, und die Gemeinde wiederum für ihn Gott anflehte, welches Gebet Gott um fo weniger unerhört laffen konnte, als die Gemeinde Chriftus felbft, an Chrifti Statt ift. So fiel im Gegensate zu ben Anschauungen ber Apostel bie göttliche Gundenvergebung mit ber Wiederaufnahme in ben Frieden der Gemeinde zusammen; und wie die Beichte fich badurch vollzog, daß ber Gunder Gott bekannte, indem er öffentlich vor der Gemeinde bekannte, fo vollzog fich die Abfolution nicht sowohl badurch, daß bie Kirche durch ihr Amt über ben Gunder in Folge feiner Beichte auf Gottes Wort und in Seinem Namen bie Vergebung ber Gunten fprad, fondern vielmehr badurch, daß bie Gemeinde ben Gunder auf feine Beichte wieder in ihren Frieden, in ihre Gemeinschaft aufnahm, indem fie ihre Gebete mit feinem Gebete vereinigte.

Stellen wir uns nun zusammen, wie bie Kirche nach bem hirten bes hermas zu stehen kam, so lag bie Sache folgender Maaßen: Sie konnte nicht, wie ber hirte bes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cap. 12.

Bermas, gang von bem Berbaltnig abstrabiren, welches bie Gunden ber Getauften zu ber Gemeinde und Rirche baben, schon barum nicht, weil sie seit den Aposteln ber die Praxis ber Ausschließung aus ber Gemeinde und ber öffentlichen Bufleistung batte. Bielmehr fam fie in Diefer Beziehung vermöge ber Richtung, welche anderweit die Entwickelung des Kirchenbegriffes nahm, fogar babin, baß fie im Gegenfate zu ben neutestamentlichen Anschauungen bas Berhältniß bes Sunders zu Gott mit dem Berbaltniß bes Gunders zur Gemeinde identificirte, jenes von biefem abbangig bachte, und folgeweise die Absolution nicht sowohl in die Berkundigung ber göttlichen Gnade über bem buffertigen Gunber, als vielmehr in die Wiederaufnahme des Gunders in die Kirchen= gemeinschaft fette. Auf ber anderen Seite aber blieb fie nicht allein bei ber schiefen Unterscheidung bes Sirten bes Bermas zwischen an sich leichten Gunben, fur welche es feiner poenitentia bedürfe, und zwischen an sich schweren Günden, beren Bergebung ohne äußerliche Bufleiftung nicht möglich fei, und bei allen damit gefetten falfden Prämiffen und Confequenzen fteben, fondern folgte auch dem Birten des Bermas in Die Bor= ftellungen von ber expiatorischen, satisfactorischen, Gnade verbienenden Rraft und Bedeutung der äußerlichen Bugleiftungen, bes Fastens, Ulmosens u. f. w. Damit ftand aber die Sache fo, daß das sittliche Bewußtsein sich nicht beruhigen konnte: Legte die Kirche bas Bergebung Wirkende hauptfächlich in die vom Sünder felbst zu leiftende Satisfaction, fab fie bie Abfolution bauptsächlich als eine Wiederertheilung bes Friedens Seitens ber Gemeinde an, und faßte fie boch anderer Seits an ben groben Gunden bas Moment ihrer größeren Berschuldung vorzugsweise in's Auge, so mußten ihr Zweifel kommen: ob auch wohl so schwere Sunden durch eigene Satisfactionen gut gemacht, und burch Wiederaufnahme in den Kirchenfrieden bingelegt werden könnten. Diese Zweifel konnten auch un= möglich baburch beseitigt werben, baß bie Rirche, bem Sirten bes hermas folgend, für biefe schweren Gunden nur Gine Eromologesis guließ. Es brauchte nur mit ber Ertheilung bes

Rirchenfriedens etwas leichtsinnig umgegangen zu werben, ober es brauchte nur die eine oder die andere biefer schweren Gunden ibren dem Rirchenwesen und Gemeindeleben gefahr= lichen Charafter unter ben besonderen Zeitverhältniffen etwas auffälliger zu entwickeln, um die schlummernden Zweifel, ob biesen Gunden in diesem Wege Absolution zu ertheilen fei. immer wieder wach zu rufen. Und wer bann in diesen Zweifeln zu ber Antwort kam, daß biefe Gunden in Diefem Wege nicht gefühnt werben konnten, ber mußte, ba über bas Berbienft Chrifti und damit über bas Wefen ber Absolution feine völlige Rlarheit war, auch gleich weiter zu bem Schluffe fortgetrieben werden, daß es alfo für folche Sunden in feinem Wege eine Abfolution gebe. Go faben wir ja auch wirklich, wie Clemens Alexandrinus eine volle Gundenvergebung Denen, welche um schwerer Gunben willen gebuft haben, nicht zugesteben will, und wie die Kirche zu Tertullian's Zeit dem Rückfall in ben Gögendienst und bem Morde keine Absolution zugestand. Und bamit griff man benn auch nur wieber auf einen anberen Irrthum bes hirten bes hermas gurud: ber hirte bes hermas batte vergeffen, daß bas Unvergebbare an ber Gunde in ber falschen innerlichen Stellung bes Gunders liegt, daß bie rechte Gunde jum Tobe in bem Unglauben und ber Unbuß= fertigfeit bes Gunders befteht, und hatte die Gunde gum Tode in das einzelne peccatum ber Berläugnung gefett; in biefe Grundanschauung lenkte die Rirde ein, indem fie anfing, außer ber Berläugnung noch ben Rudfall jum Gögendienft und ben Mord als nicht absolvirbar zu behandeln.

Damit ist denn zugleich der Punkt bezeichnet, von welchem aus die weitere Entwickelung sich fortbewegt: Im Wesentlichen blieb man bei den Grundanschauungen, wie wir sie aus dem Hirten des Hermas und der Schrift des Tertullian de poenitentia kennen gelernt haben: aber man stritt darüber, welchen groben Sünden mittelst einer einmaligen Ponitenzleistung der Kirchenfriede zuzugestehen sei, und welchen nicht? und in diesem Streite stellte sich die Gestalt fest, welche das Buswesen in diesem Zeitraum der Kirche empfängt. Die späteren mehr

auf ben geschichtlichen Weg einlenkenben Montanisten, repräsentirt vom Tertullian, und die Novatianer halten dabei die strengere Seite, welche den groben Vergehungen den Kirchensfrieden versagt, während die römischen Vischöse, welche die schlimmen praktischen Consequenzen dieses Rigorismus durchsschauen, die mildere und, wenn man will, lare Seite halten, dis namentlich durch Cyprian die Ausgleichung herbeigeführt wird. Dabei stellt uns die spätere, im Gegensaß gegen seine eigne Schrift de poenitentia versaßte Schrift Tertullian's de pudicitia den Stand der Controverse dar, während die Schriften Cyprian's uns dann die Gestalt des Buswesens zeigen, welche für diese Periode wohl noch Ausbildungen aber keine wesentlichen Veränderungen mehr erfährt.

Märtyrer und Confessoren maagten fich, begunftigt von ber ihnen in ben Gemeinden gezollten Verehrung, bes Rechts an, Ponitenten in ben Rirchenfrieden aufzunehmen; und diefer bequeme Weg ward namentlich von Solchen benutt, Die fich Unzuchtsvergeben, Surerei und Chebruch, hatten zu Schulden fommen laffen. Menschen, bie mit ihren eigenen Gunben genug zu schaffen hatten, traten, nachdem sie zufällig unter ben Ber= folgungen einiges Sarte erduldet hatten, als Gundenvergeber auf; und hurer und Chebrecher, die feineswegs irgend eine Garantie ber Buffertigfeit gegeben hatten, ließen fich von folden Menschen absolviren'). Die Auflösung aller Zucht und Zerrüttung ber Gemeinden, die hieraus drohte, einer Seits, und biefer Migbrauch ber Schluffelgewalt anderer Seits führte nothwendig auf die beiben Fragen: wie es mit ber Gewalt ber Kirche, Gunden zu vergeben, überhaupt ftebe? und ob und in wie weit auch speciell ben Gunden bes Chebruchs und ber Surerei Bergebung ertheilt werden fonne? und bie montanistischen Rirchen murben burch biefe Sachlage zu bemjenigen Berfahren gegenüber ben gebachten Bergebungen getrieben, welches wir gleich barftellen werben. Run aber brobte ein gegen diese montanistische Praxis gerichtetes Ebict

<sup>1)</sup> De pudic. cap. 22.

des römischen Bischofs, welches geradezu aussprechen sollte, daß den Hurern und Chebrechern auf geleistete Buße der Kirchenfriede zu gewähren sei '). Dies veranlaßte den insmittelst montanistisch gewordenen Tertullian zu der Schrift de pudicitia, in welcher er sene beiden Fragen behandelt, um die montanistische Praxis zu rechtsertigen.

Tertullian geht babei von zwei neuen Gesichtspunften aus, von einer neuen Eintheilung der Sünden, und von einer neuen Ansicht über bas Berhältniß der göttlichen Günden=

vergebung zu berjenigen burch bie Rirche.

In ersterer Beziehung geht er aus von der alten Unterscheidung zwischen leichten und schweren Gunben. Jene nemt er peccata modica, leviora, delicta quotidianae incursionis; biese neunt er majora, maxima, graviora, capitalia, exitiosa, mortalia. Aber bie leichteren Gunden icheidet er bann wieber in zwei Rlaffen. Bur ersteren Rlaffe berfelben rechnet er. wenn ein Gläubiger bagu fommt, Die heidnischen Schauspiele und Gladiatorenkämpfe anzusehen, beibnische Gastmähler mit= jumachen, fein Sandwerk zur Berfertigung von Dingen ju gebrauchen, die im Gögendienst verwendet werden, ein Wort auszustoßen, von welchem es zweifelhaft fein fann, ob es nicht an Berläugnung ober Gottesläfterung anftreift, nicht minber Ausbrüche bes Borns, Sochmuths, Ehrgeizes, ber Biberfetlichkeit gegen die Disciplin 2). Bon diesen unterscheidet er die delicta quotidianae incursionis, bie im eigentlichen Sinne tagliden Gunden - benn bas wird von ba an ftebende Bezeichnung berfelben - und rechnet babin, wenn man auch über Connen= untergang hinaus gurnt, leicht afterrebet, leicht schwört, einmal Sand an Jemand legt, nicht Wort halt, aus Scham ober . Roth lügt, in Sandel und Wandel, Erwerb und Nahrung, von Dem was man hört und fieht, versucht wirb3). Eben fo scheidet er die schweren Gunden in zwei Klaffen. Bu ber

<sup>1)</sup> Cap. 1.

<sup>2)</sup> Cap. 7.

<sup>3)</sup> Cap. 19.

ersten und schwersten rechnet er, wenn man wie Hymenäus und Alexander gläubig geworden ist und aus dem Glauben in Gotteslästerung, Blasphemie fällt, und überdem die unsnatürlichen Laster. Bu der zweiten leichteren Klasse der schweren Sünden rechnet er diesenigen Sünden, welche in den apostolischen Schriften zu den groben Sünden gerechnet werden, als Mord, Kückfall zum Gößendienst, Betrug, Versläugnung, Lästerung, Chebruch, Hurerei, turpiloquium. Un einer anderen Stelle. Jählt er sie schon ganz nach dem späteren kirchlichen Sprachgebrauch als die sieben Todsünden aus: idololatria, plasphemia, homicidium, adulterium, stuprum, falsum testimonium, fraus. Uebrigens versteht sich von selbst, daß beide Klassen ihm als mortalia, als Todsünden — was seitdem stehende Bezeichnung wird — gelten.

Daneben läuft aber noch eine andere Unterscheidung ber Sünden her: Er unterscheidet nemlich zwischen folchen Sünden, die gegen die Brüder, und solchen, die gegen Gott begangen werden. Die ersten sind solche, durch welche man sich an seinem Nächsten verschuldet.

Um nun weiter das Verhältniß der göttlichen Sündenvergebung zu der kirchlichen Absolution zu begreifen, geht er
auf die eben dargelegten Unterschiede der Sünden zurück. Er
macht es der Kirche zum Vorwurf, daß sie ihre Wiederauf=
nahme in ihren Frieden mit der göttlichen Vergebung identi=
sieire, und nennt es eine Usurpation, daß sie sich die Macht
zuschreibe, Sünden vergeben zu können. Vielmehr können
Menschen nur diesenigen Sünden vergeben, welche gegen sie
geschehen; und so soll denn auch die Kirche das Unrecht,
welches ihr und einzelnen ihrer Glieder von ihren fallenden
Gliedern geschieht, unter allen Umständen, es mag durch schwere
oder leichte Sünden begangen sein, und nach Matth. 18, 22.
ohne alle Veschränkung vergessen und vergeben. Die Sünden

<sup>1)</sup> Cap. 13. 4.

<sup>2)</sup> Cap. 16. 17. 19.

<sup>3)</sup> Advers. Marcion. IV, 9.

<sup>4)</sup> Cap. 2. 21.

gegen Gott aber, und folgeweise auch bas Gott Berletenbe, was auch in jeder Gunde wider ben Nächsten liegt, jumal bie schweren, die Todfunden, fann gang allein Gott vergeben. Menschen können dies gar nicht; auch die Kirche, so fern sie aus Menschen besteht, fann es nicht. Die Rirche fann nur in fo fern Gunben vergeben, als fie - es greift bier ber montanistische Kirchenbegriff ein, auf ben wir zurücksommen werden - identisch ift mit dem Paraklet, mit dem heiligen Beift, in welchem Die Dreieinigkeit fich jufammen faßt. Aber Die Kirche als menschliche Versammlung, Die Ecclesia numerus episcoporum, wie er sich ausdrückt, kann nicht indulgere, delicta donare. Domini enim, non famuli est jus et arbitrium, Dei ipsius, non sacerdotis. Söchstens wegen ber leichteren Sunden fann die Rirche burch die disciplina poenitentiae intercebiren, so bag ber Sunder veniam ab episcopo consegui fann; aber die Vergebung ber ichwereren Gunden ift absolut Gott felbst und allein zu reserviren. Er läugnet gegen ben römischen Bischof geradezu, daß tie Schluffelgewalt, die solvendi et alligandi potestas - ber Ausbruck kommt hier querft vor - auf Die Rirche, Die Bischöfe berivirt sei: Matth. 16, 19. fei rein perfonlich bem Petrus eine Gewalt übertragen. und biefe Gewalt beziehe fich gar nicht auf bie Todfünden ber (Betauften 1).

Hiernach bestimmt sich benn seine Theorie von der Sündenvergebung überhaupt und von der poenitentia insbesondere
dahin: Alle vor der Taufe begangenen Sünden sind ohne Unterschied vergebbar; Gott vergiebt und vernichtet sie in der Taufe, wenn der Taufe rechtschaffene Buse vorangeht. Auf diese absolute Taufgnade beziehen sich alle Schriftstellen, welche dem Sünder unter allen Umständen auf Buse und Glauben Vergebung in Aussicht stellen. Aber mit den Sünden, welche nach der Taufe geschehen, liegt es ganz anders: Clementia illa dei malentis poenitentiam peccatoris quam mortem ad ignorantes adhuc et adhuc incredulos spectat, quorum causa

<sup>1)</sup> Cap. 3. 18. 21. 22.

liberandorum venerit Christus, non qui jam Deum norint, et sacramentum didicerint sidei. Diese nach ber Tause gesschehenben Sünden zerfallen vielmehr in remissibilia und irremissibilia. Läßlich sind die leichteren Sünden beider Klassen; dagegen sind die schwereren Sünden beider Klassen; dagegen sind die schwereren Sünden beider Klassen unerläßlich. Jedoch zerfallen die unerläßlichen Sünden wieder in zwei Unterklassen: Die schweren Sünden leichteren Grades nemlich können zwar nicht in dieser Welt durch Dienst der Kirche vergeben werden, wohl aber von Gott in jener Welt, wogegen Gott die schweren Sünden schwereren Grades auch in jener Welt nicht vergeben will, so daß also die peccata irremissibilia in bedingt unerläßliche und unbedingt unerläßliche zerfallen.

Damit find benn auch ber Praxis ber poenitentia bie Normen gegeben. Er halt die Ponitenzleiftung, wie fie ba= mals in der Kirche üblich war, fest. Aber für die leichteren Sunden nieberen Grabes, für Die täglichen Gunden findet er, fo wenig wie die damalige Kirche, eine Vönitenzleistung nöthia: Cui enim non accidit? ut, si nulla sit venia istorum, nemini salus competat. Horum ergo erit venia per exoratorem patris Christum3). Eben fo wenig ift eine Poniteng= leistung bei ben schweren Sunden schweren Grades, bei ben unbedingt unerläßlichen Gunden statthaft, weil sie ba ja un= nüß ift. Günder dieser Art wurden baber auch nicht einmal gur Kirchenbuße gugelaffen, sondern gang und für immer aus ber Kirchengemeinschaft weggethan: Religuas autem libidinum furias impias et in corpora et in sexus ultra jura naturae. non modo limine verum omni ecclesiae tecto submovemus. quia non sunt delicta, sed monstra4). Dagegen fommt ihm Die Ponitenzleistung bei ben leichteren Gunden schwereren Grades und bei ben schwereren Gunden leichteren Grades gur Unwendung, aber in verschiedener Beise und zu verschiedenem

<sup>1)</sup> Cap. 18. 16.

<sup>2)</sup> Cap. 2. 13. 18.

<sup>3)</sup> Cap. 19.

<sup>4)</sup> Cap. 4.

Erfolge, weil ja die erften als läßlich, die zweiten als wenig= ftens bedingt unerläßlich galten.

Alle diese Sünden, so argumentirt er, müssen belirt werden; aber die wenn auch nur bedingt unerläßlichen verstienen Berurtheilung, während die läßlichen nur Züchtigung verdienen; daher können die läßlichen nach geschehener Züchstigung durch Berzeihung delirt werden, während die, wenn auch nur bedingt unerläßlichen nur durch Vollzug der Bersurtheilung, durch Strafe delirt werden können. Danach dient die poenitentia bei beiden zu verschiedenem Zweck: die läßlichen Sünden züchtigt sie zur Erlassung; die bedingt unerläßlichen Sünden aber straft sie ohne Erlass.

Bei ben leichten Gunden schwereren Grades foll baber die Kirchenbuffe in der Beise angewendet werden, wie wir sie kennen, benn in biesen Gunden kommt ber Mensch nicht um, wenn er nicht barin verharrt. Gie foll bier bienen, ben Menschen berum zu bolen. Es barf baber auch nicht allein bie Gemeinde für solche Gunder beten, sondern es barf ihnen auch der Bischof nach geleisteter Buße veniam dare, pacem reddere 2). Nur muß man festhalten, daß nach der Unsicht Tertullians, Die Gott allein die Macht Gunden gu vergeben jugesteht, Dies veniam dare feine eigentliche Absolution sein fann. Bielmehr giebt bies veniam dare Seitens bes Bischofs nur pacem humanam, und bie göttliche Gundenvergebung erfolat getrennt bavon 3). Daber spricht benn auch Tertullian ausdrudlich aus, baß bie Ponitengleiftung weniger gur Er= langung ber Bergebung ale vielmehr zur Befferung ba fei, und nur mittelbar, indem sie Besserung wirke, schaffe sie Ber= gebung: Quid enim ex poenitentia maturescit, quam emendationis effectus? Sed et si venia potius est poenitentiae fructus, hanc quoque consistere non licet sine cessatione delicti. Ita cessatio delicti radix est veniae, ut venia sit

<sup>1)</sup> Cap. 2.

<sup>2)</sup> Cap. 7. 18. 19.

<sup>3)</sup> Cap. 3. 13.

poenitentiae fructus'). Bon den satisfactorischen und expiatorischen Wirkungen der Pönitenz, welche die Schrift de poenitentia so unmäßig herausstrich, kommt höchst charakteristisch in der Schrift de pudicitia auch nicht ein Wort vor.

Wer bagegen in schwere Gunden leichteren Grabes, Mord, Chebruch, Hurerei u. f. w. gefallen ift, foll zwar fich auch der Pönitenz unterwerfen, und auch zu derselben zu= gelaffen werden, aber bie Gemeinde barf nicht für folche Sünder bitten, auch barf ihnen ber Kirchenfriede nicht ertheilt werden, sondern sie muffen ihr Leben lang in der Rirdenbufe verharren und in berfelben fterben; benn bie Bergebung biefer Gunden ift allein Gottes Sache, und erfolgt in biefem Leben nicht; Chriftus bittet für biefe Gunder nicht 2). Diesen Gunben allen barf, wie bies auch hinsichtlich bes Mordes und Gökendienstes bereits geschieht, um feinen Preis Rirchenfriede gewährt werden, benn sie enthalten eine violatio templi Dei, sie befleden die Jungfräulichkeit ber Braut Christi. fie wirken töbtend auf Den, der fie begeht, zur Stunde ba fie begangen werden; die Rirche fann folche Gunder nie mit Freuden wieder aufnehmen; vielmehr wurde nur Entweihung ber Taufe, Sinfallen aller Bucht und Disciplin, Verführung ber Seelen zu leichtsinniger Uebertretung und zur Gicherheit von ber Wiederaufnahme folder Gunder die Folge fein 3). Es bilft Nichts, fich biegegen auf die Gute Gottes zu berufen. welche die Kirche nachahmen und ebenfalls Berföhnlichkeit beweisen muffe, benn die Gute Gottes habe fich hinreichend an folden Gundern durch die in der Taufe ihnen geschenkte absolute Vergebung erwiesen, und die Verföhnlichkeit ber Rirche konne fich immer nur in ber Bergebung ber Gunden gegen ben Nächsten berhätigen. Bielmehr zeuge es von Larheit ber Gefinnung, wenn man biefe Gunben in Schut nehme4). Gleichwohl thue ein folder Gunder wohl, fich ber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cap. 10.

<sup>2)</sup> Cap. 1. 18. 19.

<sup>3)</sup> Cap. 1. 7. 9.

<sup>4)</sup> Cap. 2. 10. 18.

Poniteng zu unterwerfen, und fein Lebenlang nicht 3mede von ber Kirche bei Lebzeiten zu erhaltender Bergebung, aber Zwecks Abbüßung feiner Gunden burch Strafe auf hoffnung einer fünftigen Bergebung von Seiten Gottes unter ben Bugenben zu fieben. Auf ben Einwand, bag bie Unterwerfung unter Die Ponitenz ja Nichts nute, wenn fie nicht Bergebung ichon hier bewirke, erwiedert er1): Quantum ad nos, qui solum Dominum meminimus delicta concedere, et utique mortalia, non frustra agetur talis poenitentia. Ad dominum enim remissa et illi exinde prostrata hoc ipso magis operabitur veniam, quod eam a solo Deo exorat, quod delicto suo humanam pacem sufficere non credit, quod ecclesiae mayult erubescere quam communicare. Adsistit enim pro foribus ejus, et de notae suae exemplo ceteros admonet; et lacrymas fratrum sibi quoque advocat; et redit plus utique negotiata, compassionem scilicet quam communicationem. Et si pacem hic non metit, apud dominum seminat. Nec amittit, sed praeparat fructum: non vacabit ab emolumento, si non vacaverit ab officio. Ita nec poenitentia hujusmodi vana, nec disciplina ejusmodi dura est. Deum ambae honorant, illa nihil sibi blandiendo facilius impetrabit, ista nihil sibi adsumendo plenius adjuvabit.

So ber montanistische Tertulian. Und man barf nicht verkennen, daß der Bersuch Alles leistet, was auf dem einmal betretenen falschen Wege der Verkennung des alleinigen Berstienstes Christi, der Verkennung der durch die Gnadenmittel wirksamen Schlüsselgewalt, und der Unterscheidung der Sünden nach der äußerlichen That in leichte und schwere möglich war. Das völlige Absehen von der satisfactorischen Virkung der Bußleistungen, die Zurücksührung der Sündenvergebung auf Gott selbst und allein, die sittliche Strenge u. s. w. sind sehr anerkennenswerthe Momente. Wie tief dieser Versuch, das Problem zu lösen, eingriff, beweist auch der Umstand, daß immerhin Vieles aus demselben, z. B. schon die Bezeichnungen

<sup>1)</sup> Cap. 3.

ber verschiedenen Rlaffen von Sunden, in Sprachgebrauch und Uebung ber Rirche übergegangen ift. Auf ber anderen Seite fann man fich allerdings mit biefem Resultat nimmer zufrieden geben. Wie konnte man auf eine Schluffelgewalt ganglich verzichten? Wie burfte man bejaben, bag Surerei, Betrug u. f. w. unvergebbare Gunden feien? Bubem mußte Tertullian ber Schrift offensichtlich die größte Gewalt an= thun, um feine Resultate aufrecht zu erhalten. Go muß er, um feinen Sat, bag grobe Gunden nach ber Taufe feine Bergebung mehr finden können, ju halten, ju ber maaflosen Behauptung fortschreiten, bag alle von ber Gnabe Gottes handelnden Schriftstellen nur ben Ungetauften, aber nicht mehr ben Getauften gelten, und muß bies an allen biefen Schriftstellen, ben Gleichniffen vom verlorenen Grofchen, Schaf, Sohn u. f. w. burch Sophismen nachweisen. Go muß er fich ben Vorgang mit bem Blutschänder in Corinth burch bie Behauptung fern balten, baf ber nach dem zweiten Briefe an Die Corinther wieder aufgenommene Gunder ein gang anderer fei, ale ber nach bem erften Briefe gebannte Blutschänder. Auch an gang exorbitanten Argumentationen fehlt es nicht. Go 3. B. antwortet er auf ben Ginwand, baß boch ber Rirche Die Schluffelgewalt zufomme: Allerdings babe die Kirche die Macht, die Gunden, auch die schweren Sunden zu vergeben. Aber nicht die ecclesia numerus episcoporum, sondern die mit dem Paraclet identische Rirche: Nam ecclesia proprie et principaliter ipse est spiritus, in quo est trinitas unius divinitatis, pater et filius et spiritus sanctus; illam ecclesiam congregat, quam dominus in tribus posuit. Diefe Kirche nun könne allerdings alle Gunden vergeben. Aber biese Rirche, ber Paraclet, habe nun burch bie (montanistischen) neuen Propheten verfündigen laffen, fie fonne wohl Gunden vergeben, aber fie wolle es nicht thun. bamit nicht Andere auch zu fündigen verführt wurden. Somit stehe die Sache so: spiritus veritatis potest guidem indulgere fornicatoribus veniam, sed cum plurium malo non vult<sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Cap. 21.

So hatte die Anschauung, daß die Gemeinde der Gläusbigen an Christi Statt sei und an Christi Statt Sünden vergebe, ihre Frucht getragen; sie hatte zu der Consequenz geführt, daß es dann auf Erden gar keine Vergebung der Sünden gebe. Nicht aus der Gläubigkeit der Gläubigen heraus giebt sich und wirkt der Herr, sondern in den Gnadensmitteln stehet der Herr, und durch die Gnadenmittel giebt er mittelst des Gnadenmittels und Schlüsselamtes Vergebung der Sünden. Wenn man dies vergist, die Gemeinde als Stellsvertreterin Christi faßt, und folgeweise die Netention und Absolution in die Ausschließung von der und Wiederaufsnahme in die Gemeinschaft der Gemeinde setzt, wird man es nie zu einem Begriffe der Absolution bringen, zu welchem ein ernstes sittliches Gewissen Glauben haben könnte.

Es war hiernach der Kirche nicht zu verargen, wenn sie nicht auf Alles einging, was der Montanismus ihr bot. Leider behielt sie noch zu Viel von seinen Grundanschauungen.

Es fam junächst zu feiner Ausgleichung. Aus Cyprians') Erzählung wiffen wir, daß in ber africanischen Rirche sich ber eine Bischof die strengere montanistische, ber andere bie mildere Praxis aneignete. Man kann fagen, daß im 2111= gemeinen bie ftrengere, ben Grundfägen bes montanistischen Tertullian sich annähernde Praxis in den africanischen und bisvanischen Kirchen die herrschende ward, und daß die römische Rirche bei ber milben Praxis blieb, wie bie Schrift Tertullians de poenitentia sie uns zeigt. Aber die Decianische Berfolgung und die barnach folgenden weiteren Sturme regten bie Differeng auf's Neue an. Es ftellten fich ba wegen Derjenigen, welche in ber Berfolgung verläugnet batten, ber fogenannten lapsi, aus gang ben nemlichen Ber= anlaffungen gang Diefelben Fragen, welche fich bem Tertullian wegen ber hurer und Chebrecher gestellt hatten. Der Feli= ciffimus, von dem die Spaltung des Feliciffimus ben Ramen führt, und sein Anhang beantworteten diese Fragen gegen bie

<sup>1)</sup> Ep. 52. ad Antonianum.

sirengere africanische Praris in der milden und laxen Weise. Novatianus dagegen, der Führer der novatianischen Spaltung, machte die vom Tertullian in seiner Schrift de pudicitia ausgesprochenen Grundsätze in ihrer ganzen Strenge gegen die milde Praris der römischen Kirche geltend. Cyprian aber, der die Spaltung des Felicissimus von Amts wegen zu beseitigen hatte, und in der Spaltung des Novatianus den Schiedserichter machte, kam dadurch in die Lage, zwischen der laxen und der rigoristischen Ansicht componiren zu müssen; und so ist es ihm beschieden gewesen, den Compromiß zu formuliren, bei welchem sich demnächst die Kirche für's Erste zusrieden gab.

Cyprian fteht nach ber einen Seite bin auf bemfelben Boben, ben wir feit bem hirten bes hermas Allen gemeinsam fanden: Auch er acht bavon aus!), daß in der Taufe volle Sündenvergebung erfolge, daß es aber für nachber begangene Sünden ber poenitentia bedürfe. Dabei unterscheidet auch er die Günden in der Weise, wie sich's bis Tertullian ausgebildet hatte, nach der größeren oder geringeren Schwere ber äußeren Bergebung: Er fennt leichte, tägliche Sunden Cada wir ohne alle Verwundung des Gewissens nicht durch= gutommen vermögen"), von welchen wir burch Gebet gereinigt und geheilt werden, zumal wenn zum Gebet noch Almosen oder - da Almosen nur die compendioseste Form des Wohl= thuns überhaupt find -- gute Berke, Werke ber Gerechtigkeit und Barmbergigkeit bingufommen 2). Bon biefen unterfcheibet er die schwereren und schwerften, die Todfunden 3), ju welchen er unter Berufung auf Gal. 5, 17. ff. Ungucht, Chebruch, Mord, Betrug, Gögendienft, Berläugnung in allen Gestalten, Regerei, Spaltung und was dabin führt, nemlich Auflehnung gegen die bischöfliche Gewalt, ingleichen bas Fortleben in undriftlichem Gewerbe rechnet4). Auch Die

<sup>1)</sup> De op. et eleemos. cap. 1. Testim. ad Quirin. III, 27.

<sup>2)</sup> Siehe die ganze Schrift de opere et eleemosynis.

<sup>3)</sup> De orat. Dom. fol. 244. Ep. 75.

<sup>4)</sup> Testim. ad Quirin. III, 63. 64. 78. De bono pat. fol. 288. Ep. 75. fol, 181. Ep. 3. ad Eucrat. Ep. 4. ad Rogatian.

Unterscheidung Tertullians von Sünden gegen Gott und Sünden gegen den Nächsten nimmt er auf, und giebt sogar dem Tertullian zu, daß durch die Kirche Dem, der gegen Gott gesündigt, keine Vergebung werden, daß diese Sünden allein Gott selbst vergeben könne. Um nun aber gleiche wohl gegen Tertullian die Möglichkeit der Vergebung aller Sünden schon in diesem Leben festhalten, und doch anderer Seits mit Tertullian den besorgten entsittlichenden Folgen einer solchen Lehre und Praxis wehren zu können, nimmt er eine bis dahin nicht so dagewesene und vollends mit dem hier fraglichen Gegenstande noch nicht in Beziehung gesetzte Gedankenreihe zu Hüsse.

In einer Zeit, da die Kirche durch Verfolgung von außen und burch Sarefie im Innern schwer bedrängt mar, batte einst der Bischof Janatius von Antiochien in seinen Briefen ben erften Grund fur Die fpatere Betrachtung und Behandlung bes Episcopats und für ben banach bestimmten Rirchenbegriff gelegt. Gang abnlich aber war die Lage ber Rirche zu Cyprians Zeit. Man muß sich recht vertiefen in bie Schriften Cyprians und in die aus jedem Blatte berfelben bem Lefer entgegen tretende Lage ber Kirche zu feiner Beit, wie ihr zwischen ben schwerften Berfolgungen, einer immer wachsenden Bahl von Säresieen und Spaltungen, und gablreichem Abfall und großer Neigung zu unordentlichem Wesen in ihren eigenen Reihen, nicht weniger als völlige Auflösung brobte, um bem Cyprian Gerechtigkeit widerfahren zu laffen, wenn er auf bem vom Ignatius betretenen Wege ben zweiten entscheibenden Schritt thut. Cyprian fennt nur Gine Rirche: bas erfte und wesentlichste Merkmal ber Rirche ift ihre Ginheit; und zwar liegt ihm das bie Rirche Ginigende nicht sowohl in ber Gelbigkeit ber Gnabenmittel, in ber Einheit bes Einen Worts und Sacraments, als vielmehr in ihrer äußeren Gemeinschaft und Ordnung: als bie unter bem legitimen und in fich einen und einigen Eviscovat verfaßte

<sup>1)</sup> Testim. ad Quirin. III, 28. Bergl. de laps. fol. 220.

ift ibm die Rirche die Gine. Zwar giebt es auch nur in Dieser Einen Rirche eine rechte Taufe, und rechtes Gebet, und bas rechte Abendmahl, und ben beiligen Geift; aber bas Berbältniß ftellt fich ibm nicht fo, bag, wo rechtes Sacrament und Evangelium, auch die rechte Rirche ware, und bag man, um zur rechten Kirche zu gehören, fich zum rechten Wort und Sacrament halten mußte, fonbern es liegt umgefehrt fo, bag, wo bie Gine unter bem Ginen legitimen Episcopat verfaßte Rirche, auch bas rechte Sacrament und Evangelium ift, und baß man, um zu letterem zu gelangen, zu ber Ginen legitimen Rirche gehören muß. Daraus folgt, bag die Gemeinschaft mit biefer Ginen legitimen Rirche bas Erfte und Nöthiafte gur Geligkeit ift. Cyprian balt nicht, bag Jebem, ber nur au biefer legitimen Rirche gehöre, Die Seligkeit baburch gewiß fei; biese spätere noch weitere Ausschreitung liegt ibm noch fern. Er halt noch weniger mit ben Novatianern, bag in biefer Einen Rirche nur Beilige und Reine waren und fein burften. Im Gegentheil, ber Berr wird zu Seiner Zeit fommen, und die in der Kirche Versammelten richten, und beziehungsweise verurtheilen, denn es find stets viele faliche Glieber barin. Alfo, nicht fo fteht es, bag man burch bie Bugehörigkeit zu biefer Rirche Die Seligkeit unbedingt hatte, aber so fteht es, daß man ohne die Zugehörigkeit zu diefer Rirche Die Geligkeit nicht haben fann, daß Diefe Mitgliedschaft Die erfte Bedingung, daß bie Rirche bie Thur, die Pforte gur Seligkeit ift; benn fie allein bewahrt einer Seits die rechten Beilomittel, zu benen man ohne fie nicht gelangen fann, und mittelt fo Gott bem Menschen, und anderer Seits bringt fie allein, die allein rechtes Gebet bat, per sacerdotem bas Gebet bes Menschen vor Gott, und mittelt fo ben Menschen Gotte. In ber Gemeinschaft ber Rirche liegt bas Mittelnbe, und baber bie specifische Wichtigkeit biefer Gemeinschaft, bes Rirchenfriedens: außer Diefer Gemeinschaft ift fein Glaube. fein Theil am Reiche Gottes, an feinen Berbeiffungen, an ben Belohnungen Chrifti; "es fann nicht Gott jum Bater haben, wer nicht die Kirche (in jenem Sinne) zur Mutter

hat"; "wer nicht in der Arche Noah war, konnte nicht entrinnen, so wenig wer nicht in der Kirche ist"; "was sich von der Mutter trennt, kann nicht leben und athmen"<sup>1</sup>).

Damit ift benn ichon gefett, daß ber Rirche allerdings Die Schlüffelgewalt zukommt. Cyprian halt gegen Tertullian mit großer Entschiedenheit fest, bag Matth. 16, 19. ber gangen Kirche, versteht fich, ber unter bem legitimen Eviscopat verfaßten Rirche geredet fei. Aber es ift bann weiter bamit auch ein ganz eigenthumlicher Begriff ber Schluffelgewalt gegeben. Der richtige Begriff ber Schluffelgewalt, wie ibn fpater Die lutherifche Kirche halt, bag nemlich bie Rirche burch Handhabung bes Wortes und Sacramentes an Gottes Statt bie Gunde bem Buffertigen vergebe und bem Unbuffertigen behalte, liegt bem Coprian gang fern. 3bm besteht vielmehr Die Schlüffelgewalt in ber Macht ber Kirche, in ihre Gemeinschaft aufzunehmen oder ihre Gemeinschaft zu verfagen; die Rirche ift die Thur, fo daß zwar nicht Jeder, der durch diese Thur ein= gebt, ju Gott fommt, aber boch Reiner ju Gott fommen fann, ber nicht burch biefe Thur eingeht; bie Macht aber, biefe Thur, welche die Kirche ift, bem Menschen zu öffnen und zu schließen, ift ber Rirche felbst von Gott gegeben und bilbet die Schluffel= gewalt; und ce ift bann zwar nicht ausgemacht, bag Gott Jeden, dem die Kirche ihre Thur aufthut, ju Gnaden ohne Beiteres annehmen werbe, worüber vielmehr weiter Gott selbst richten wird; aber bas ist ausgemacht, bag Gott Reinen zu Gnaden annimmt, ber nicht an bie Thur ber Rirche geklopft und von berfelben Deffnung Diefer Thur erlangt hat. Die Schlüsselgewalt ber Rirche besteht also barin, daß die Kirche ihre ben Menschen Gotte mittelnde Thätigfeit, welche zwar nicht Allen zu Gott hilft, aber ohne welche doch auch Keiner zu Gott kommen fann, je nach ihrem Urtheil zuzuwenden ober zu versagen Macht hat; sie ist ein Borgericht über ben fündigen Menschen, bem Gott nicht immer babin, baß er annimmt, mas die Kirche angenommen

<sup>1)</sup> Siebe bie ganze Schrift de unitate ecclesiae und außerbem Ep. 5.

hat, aber immer babin beitritt, bag er nicht annimmt, was Die Kirche nicht angenommen bat. Daber läßt auch Epprian bie Worte Matth. 16, 19. nicht stehen wie sie lauten, "Alles, was Du auf Erden binden wirft, foll auch im himmel gebunden sein, und Alles, was Du auf Erden lösen wirft, foll auch im himmel los fein", sondern gang characteristisch ändert er die Worte und faat: Derfelbe Gott, der bas Gefet gegeben hat, "bat auch gestattet, daß bas auf Erben Gebundene auch im himmel gebunden ift, und daß bort gelöft fein kann, mas vorher bier von der Kirche gelöft ward"). Darüber ob er die von der Kirche Angenommenen annehmen will, wird Gott felbst noch weiter als ber Bergensfündiger end= gultig richten, benn bie Rirche ift nur die Thur; aber gewiß wird er Den nicht annehmen, ber ihm nicht von ber Kirche bargebracht, zugeführt wird, benn bie Kirche ift bie Thur. Es ift ber Begriff ber Schluffelgewalt, wie er fich ftellt, wenn man bas ben Menschen mit Gott Vermittelnde nicht in bas Sandeln Gottes durch die von der Kirche verwalteten Gnadenmittel, sondern in die Gemeinschaft und Thätigkeit ber Kirche legt.

Der Begriff Cyprian's von der Schlüsselgewalt wird uns völlig klar werden, wenn wir den Begriff von der Absolution hinzunehmen, der daraus resultirt. Den richtigen Begriff der Absolution, daß die Kirche in Handhabung der ihr vertrauten Gnadenmittel dem bußfertigen Sünder an Gottes Statt seine Sünde vergiebt, indem sie das Wort von der Gnade Gottes in Christo über ihm handelt, kennt Cyprian gar nicht; ihm ist die Netention gleichbedeutend mit der Ausschließung aus der und die Absolution gleichbedeutend mit der Wiederausnahme in die kirchliche Gemeinschaft. Darin steht er dem noch nicht montanistischen Tertullian ganz gleich. Aber er sucht nun den Zweiseln des montanistischen Tertullian, ob wohl die Wiederaufnahme in die kirchliche Gemeinschaft die göttliche Sündenvergebung nach sich ziehen könne, dadurch

<sup>1)</sup> Ep. 54. fol. 97. vgl. Ep. 52. fol. 90.

zu begegnen, daß er ben Begriff ber Kirche nicht wie Tertullian als ben Begriff ber Gemeinbe faßt, fondern ben Begriff ber Gemeinde zu bem Begriffe ber unter bem Ginen und einigen Episcopat verfaßten, und eben baburch Ginen und mabren Rirche potenzirt, welche als solche bie mabre Taufe, bie mabre Lehre, furz die rechten Seilsmittel bat, und beren Gemeinschaft folglich allein Gotte mittelt. Damit behält benn bie Rirche allerdings eine Schluffelgewalt: ihre Absolution, Die Wieder= aufnahme in ihre Gemeinschaft, ift eine nothwendige Bor= bedingung ber göttlichen Gundenvergebung; und bennoch bangen beide nicht fo zusammen, daß bie Gundenvergebung bei Gott eine nothwendige Folge der Aufnahme in die Kirchengemeinschaft ware. Wie schon bemerkt, balt Coprian mit Tertullian ftrenge feft, bag nur Gott Gunten vergeben fann. Die Menfchen, Die Rirche konnen nur folche Gunden vergeben, Die ein Unrecht gegen fie enthalten; aber was an ber Gunde bas eigentlich Gundliche ift, bas Unrecht gegen Gott fann fein Menfch, fann nicht die Kirche, fann Gott allein felbst vergeben 1). Dazu verlangt nun freilich Gott, bag ber Gunder an bie Pforte ber Rirche flopfe und in Die Gemeinschaft berfelben aufgenommen werbe, weil fie die Thur ift. Aber keineswegs bindet er fein Urtheil an das Urtheil ber Kirche, fondern behält fich fein schliefliches Urtheil und Gericht barüber, ob ber von ber Kirche Wiederaufgenommene ibm gur Unnahme genügt, allein vor. Wenn baber bie Kirche einen Gunber in ihre Gemeinschaft wieder aufnimmt, fo thut fie das feineswegs in ber Meinung, baß fie ibm bie Gunben vergabe, fondern bas Urtheil barüber stellt fie Gott anbeim, behält fie bem Berrn vor; fie greift bem Gericht Gottes bamit nicht vor, sondern fie öffnet damit bem Gunder nur die Pforte gu ben Beiligtbumern, Die fie bewahrt, und bringt ihn Gotte bar, betet und opfert für ibn, unterweift und erzieht ibn, und ftellt ibn fo vor Gott, ber ibn bann richten wird?). Und Gott

<sup>1)</sup> Ep 75 fol. 181. Ep. 3. fol. 10. De laps. fol. 220. 224,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ep. 46. fol 76. Ep. 50. fol. 82. Ep. 52. fol. 87.

vergiebt bann nicht um ber von der Kirche wiederertheilten Kirchengemeinschaft willen, die nur Weg zum heil ist, sondern wenn und weil er befindet, daß der wiederaufgenommene Sünder ihm anderweit genügt. So werden einige novatia-nische Presbyter auf's härteste getadelt, weil sie meinen, wenn sie nur in den Frieden der Kirche aufgenommen würden, sei Alles gethan und in Ordnung!).

Bon biefer Bestimmung bes Begriffs ber Kirchengemein= schaft und ber Abfolution aus ergiebt fich bann, wie fich bie Rirche Gundern und Gunden gegenüber zu verhalten hat. Auf ber einen Seite bat fie fich vorzuseben, was fie in ihre Gemeinschaft läft ober wieder in Dieselbe aufnimmt, benn fie foll bas Beiligthum, bas fie bewahrt, nicht ben hunden geben, fie foll ihre Gemeinte vor Anstedung buten, fie foll fich nicht frember Günden theilhaftig maden u. f. m.2) Daber foll auch bie Kirche, ebe fie einen Gunder, ber fich burch Gunde aus der Kirchengemeinschaft ausgeschloffen bat, wieder auf= nimmt, forgliche Prüfung anftellen3). Aber auf ber anderen Seite beifcht nun auch ihre Stellung als bie Thur zu ben Gnaben Gottes, baf fie fich ber Gunder annimmt und fie wieder aufnimmt. Weil die Gunder ohne Wiederaufnahme in bie Gemeinschaft ber Kirche gar nicht wieder zu Gott fommen, feiner fittlichen Krafte ber Befferung, feines Glaubens, feiner Sulfe bes beiligen Geiftes, keines Beils theilhaftig werden können, vielmehr, wenn ihnen die Rirdengemeinschaft versagt bleibt, nothwendig immer schlechter und verderbter werden muffen4), so ift Die Rirche ben Gundern schuldig. fie wieder in ihre Gemeinschaft aufzunehmen; wobei fie bann aber laut Obigem bem göttlichen Urtheil nicht vorgreift. fontern bemfelben anheimstellt, ob ber Gunder burch bie Wiederaufnahme in die Kirchengemeinschaft auch zur Vergebung und Gnade gelangen wird.

<sup>1)</sup> Ep. 46. fol. 76.

<sup>2) 3.</sup> B. Ep 59. ad Cornel.

<sup>3)</sup> Ep. 54. Ep. 59 ad Cornel.

<sup>4)</sup> Ep. 3. fol. 10. Ep. 54. fol. 97. Ep. 59, ad Cornel.

Demnach ift auf ber einen Seite gewiß, bag bie Wieber= aufnahme in Die Rirchengemeinschaft feiner Gunde, auch nicht ber Tobfunde verfagt werben barf. 3m icharfften Gegenfage gegen ben montanistischen Tertullian behauptet Cyprian Die Möglichkeit, ja beziehungsweise Nothwendigkeit der Bieder= aufnahme in die Rirchengemeinschaft für die gröbften Gunden, und beweist Solches practisch laut seinen Briefen, an groben Sündern aller Art, an Chebrechern, Surern, Abgefallenen aller Claffen, Gögendienern u. f. w. Und er ftugt biefe Praxis theoretisch von mehr als einer Seite: Zuerst hat er zwar mit Tertullian ben Begriff ber Tobfunde gemein, aber nach ihm nimmt die Todfunde bem Menschen nicht wie nach Tertullian gar bas Leben, fondern fie verwundet ihn bloß zum Tode, fo daß er, wenn die Kirche ibn in ihre geiftliche Pflege nimmt, burch Buße wieder genesen fann'). Zweitens gilt bas Arqu= ment des Tertullian, daß bie Kirche bie schweren Gunber nicht wieder aufnehmen könne, weil Gott bie ichweren Gunden wenigstens für dieses leben nicht vergebe, für den Cyprian nicht. weil ihm Aufnahme in die Rirchengemeinschaft und göttliche Sündenvergebung nicht unbedingt zusammen fallen. unabsolvirbar, oder richtiger als unfähig der Wiederaufnahme in die Rirchengemeinschaft gilt ihm nur die Gine Gunde, wenn ber Gunter fich ber firchlichen Bucht weigert, Die Wiederaufnahme gar nicht begehrt noch sucht, fondern sich von feiner Bergehung entweder gurud in's Beidenthum ober in fectirische und schismatische Gemeinschaften treiben läßt, um sich die firchliche Censur zu sparen2). Es ist bas bie nothwendige Folge bavon, daß ihm das mit Gott Mittelnde in Die firchliche Gemeinschaft fällt. Alle anderen Gunden bagegen ohne Unterschied fonnen, beziehungsweise muffen bie Wieberaufnahme in Die Rirchengemeinschaft erlangen. Bon ben vielen Stellen, in welchen Coprian bies mit berebten Worten ausführt, geben wir nur die Gine: "- wir halten,

<sup>1)</sup> Ep. 56. ad Antonianum.

<sup>2)</sup> De unit. eccles fol 325. Ep. 5, 56.

baß Niemand von ber Frucht ber Genugthuung und von ber Soffnung bes Friedens abgehalten werden burfe; benn wir wiffen burch Bezeugung ber Schrift, aus bem eignen Wort und Bermahnung Gottes, baf nicht nur bie Gunder gur Ponitengleiftung angeleitet, fondern auch den Bugenden Bergebung und Begnadigung gewährt werden. D ber Berhöhnung ber firchlichen Gemeinschaft, welche getäuscht werden soute! o ber falschen Täuschung ber Unglücklichen! o ber nichtigen und leeren Behauptung haretischer Erfindung! jur Bufe ber Genugthuung zu ermahnen, und doch ber Genug= thuung bas Beilmittel entziehen! ju unferen Brüdern zu fagen: flage und weine, und feufze Tag und Nacht, und wirke viel und oft gute Berke zur Abwaschung und Reinigung beines Bergebens, aber außerhalb ber Rirche mußt Du nach bem Allen boch fterben; bu magft Alles thun, mas jum Frieden bient, aber ben Frieden, ben bu suchft, wirst bu boch nicht erlangen')." Go verliert ber Unterschied zwischen schweren und leichten Gunden feine Bebeutung für Die firchliche Absolution, für bas pacem dare gänglich.

Aber auf ber anberen Seite wird eben so wenig ben Sündern die Wiederaufnahme ohne Weiteres zugestanden werden dürfen. Wie die Kirche die Sünden von sich sern halten und daher mindestens die groben Sünder von sich ausschließen, von ihren Heiligthümern, von ihrem Gemeindegebet, von ihrer Communion zurückstellen muß, so muß sie auch ihre Wiederannahme an Bedingungen knüpfen. Die Kirche ihrer Seits muß begehren, daß der Sünder ihr seine Reue und seinen guten Willen sich zu bessern und seine Sehnsucht nach Rückstehr in ihre Gemeinschaft beweise; anderer Seits, da Gottes Vergebung nicht unmittelbar mit der Wiedersaufnahme in die Kirchengemeinschaft zusammenfällt, muß vom Sünder Alles geschehen, was solche Vergebung bei Gott zu verdienen geeignet ist; und wie der Sünder begehren darf, daß ihm bei dieser Ableistung die Kirche mit Rath und

<sup>1)</sup> Ep. 56. ad Antonian.

Fürgebet und geistlicher Pflege zu Hülfe fomme, so darf die Kirche begehren, vor der Wiederaufnahme erst sehen zu wollen, so weit es überhaupt von Menschenaugen gesehen werden fann, ob der Sünder Genugthuung geleistet hat, damit sie wenigstens nicht wissentlich wiederaufnimmt, was doch Gott nicht annimmt. Dies Alles nun aber geschieht durch die poenitentia, ohne welche keine Wiederaufnahme erfolgen kann und darf.

Der poenitentia bebarf es binfichtlich aller Gunben. Bir haben gesehen, wie auch wegen ber leichten täglichen Gunden Gubne durch Gebet und Almofen geschehen muß. Aber der öffentlichen poenitentia vor der Kirche bedarf es nur wegen ber groben Günden, und zwar auch nicht wegen aller. Auch hier nemlich wirft beim Coprian ber burchweg bestimmende Gefichtspunkt ber Rirchengemeinschaft ein. saben bereits, wie ihm der Unterschied zwischen leichten und schweren Gunden wegen der Wiederaufnahme in die Kirchen= gemeinschaft keineswegs entscheidend ift. Eben fo wenig ift ihm dieser Unterschied für sich allein wegen ber poenitentia bestimmend, fondern es stellt sich ihm aus feinen Unschauungen von der Kirchengemeinschaft beraus ein anderer Unterschied, ber Unterschied von öffentlichen und beimlichen Gunden: Es fann ja fehr wohl auch eine schwere Gunde im Berborgenen, ohne zu Jemandes Runde zu fommen, ja felbst im Bergen und Gedanken begangen werden. Golche Gunden zieht, felbst wenn sie schwer sind, die Kirche nicht vor ihr Forum; ber Thäter mag sie mit seinem Gott abmachen; beim Coprian querft fommt ber Grundsat; de occultis non judicat ecclesia, vor. Dagegen bie öffentlichen schweren Thatfunden, wenn und weil sie ber Gemeinde befannt werben, Die Gemeinde ärgern und aufteden, muß die Rirche wie ausschließen so vor ber Wieber= aufnahme mit der öffentlichen poenitentia belegen. Go stellt fich ber von nun an fo wichtige Unterschied von Gedanken= und Thatsunden, und von beimlichen und öffentlichen Gunden babin feft'), daß fortan nur bie öffentlichen ichweren Gunben

<sup>1)</sup> Ep 55. fol. 138. De laps. fol. 223 Ep 56. ad Antonian.

zur Kirchenbuße gezogen werden — unläugbar eine Erfaffung eines bis dahin übersehenen Momentes in dem einschlagenden Schriftsubstrat.

Diese öffentliche poenitentia, die dem Cuprian so boch fteht, daß er sie auf Institution bes herrn gurudführt !). faßt er bann ber Form nach gang fo, wie er sie in bem bamaligen firchlichen Gebrauche vorfand. Aber ihren Inhalt und ihre Bedeutung faßt er ungleich tiefer. In ber poenitentia geschieht ihm ein Dreifaches: Erstens ift sie ihm ein Thun bes Gunders an und vor der Kirche. Der Gunder beichtet ba öffentlich, erklärt mit Wort und That feine Reue und feine Sehnsucht nach Rückfehr in die Rirchengemeinschaft, und beweift damit nicht allein ber Kirche, daß es ihm mit bem Allen Ernft ift, fondern entlastet auch fein eigenes Berg. und fräftigt sich sittlich baburch2). Die poenitentia ist in vieser Rücksicht exomologesis. Coprian unterläßt nicht, auf Beispiele bingumeisen, wie die Unterlaffung folder Eromo= logefis bas bedrängte Gewissen selbst bis zur Verstandes= gerrüttung führe3). In Diefer Rücksicht kann es sich benn auch empfehlen, daß felbft für verborgene und leichte Gunden Ponitenz geleiftet werde. Und wirklich lobt Coprian Die= jenigen, welche in der Berfolgung nicht mit der That verläugnet haben, aber boch in Gedanken dazu versucht maren, wenn fie fich zur Abbügung felbst dieses fündlichen Gebankens der Ponitengleiftung unterwerfen4) - ein bedeutsamer Bor= gang fpaterer Entwickelungen. Zweitens ift bann bie poenitentia auch ein Thun ber Kirche an bem Günder: Wenn ber Sunder mit ber Eromologesis die Rirche anspricht, so bittet und opfert sie für ibn, so zeigt sie ihm durch Lehre und Bucht ben Weg ber Befferung, so reicht sie ihm bamit bie Beilmittel und vermittelt ihn fo wieber feinem Gotts). In

<sup>&#</sup>x27;) Ep. 12. fol. 27. Ep. 40. fol. 66.

<sup>2)</sup> De laps. fol. 191. ff. 223 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. fol. 189.

<sup>4)</sup> De laps. fol. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. fol. 223, 191. Ep. 75. fol. 181. Ep. 40. fol. 66.

bieser Beziehung ist die poenitentia eine medicina. Endlich aber ift die poenitentia auch ein Thun bes Sünders vor und gegen Gott, und zwar eine satisfactio. Ohne auf bie Bebenfen bes montanistischen Tertullian irgend einzugeben, und obne irgend ein Verständniß für die Lehre vom alleinigen Berdienst unseres Beren Jesu Chrifti nimmt bier Coprian Die Vorstellungen von den satisfactorischen, ervigtorischen, Gnade verdienenden Wirkungen ber poenitentia, wie fie in ber bamaligen Kirche lagen und wie wir fie in ber Schrift Tertullians de poenitentia ausgeführt fanden, auf. Wo immer Cyprian von ber Poniten; redet, finden wir die überschwänglichsten Aeußerungen über diese Wirfungen ber Thränen, bes Gebetes, ber Kaften, ber auten Werke, und vor Allem ber Almosen. Die einzige Cautel, Die er anbringt, ift, bag er, ben abstracten Unterschied von schweren und leichten Gunden aufgebend, für die schwerere Sunde auch schwerere und langere Buffe und Satisfaction fordert'): Quam magna deliquimus, tam granditer defleamus; alto vulneri diligens et longa medicina non desit; poenitentia crimine minor non sit. Und auf Grund biefer von bem Gunder felbit geleifteten Satisfaction, nicht auf Grund ber Wiederaufnahme in ben Rirchenfrieden erfolgt bann die göttliche Bergebung: Poenitenti, operanti, roganti potest elementer ignoscere deus, potest in acceptum referre, quidquid pro talibus et petierint martyres et fecerint (opfernd und rathend) sacerdotes2).

Und diese poenitentia muß in diesem Leben geleistet werden, so lange der Sünder noch in dieser Welt ist, weil hier sein Sündenbekenntniß noch entgegengenommen werden kann, weil hier seine Genugthuung noch angenehm ist, weil im Hades kein Bekenntniß mehr möglich ist, keine Exomologesis mehr geschehen kann, weil die Kirchengemeinschaft begreislich hier wieder erlangt werden muß<sup>3</sup>). Der Gedanke, daß die

<sup>1)</sup> Ibid. fol. 191.

<sup>2)</sup> De laps. fol. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ep. 52. fol. 90. De laps. fol. 223.

Kirche für den Sünder, sogar über den Tod desselben hinaus, noch Satisfaction leisten könne, liegt dem Cyprian noch ganz fern. Daher fordert aber Cyprian auch dringend, daß, wenn ein Sünder vor überstandener Bußzeit in tödtliche Krankheit falle, ihm Wiederaufnahme in die Kirchengemeinschaft gewährt werde d, und es gilt seit ihm für unverantwortlich, die Wiederaufnahme in articulo mortis zu versagen. Die ihm nur auf öffentliche Sünder anwendbare Buße besteht demnach dem Cyprian — wenn wir seine Anschauungen auf eine spätere Terminologie zurücksühren wollen — in der contritio, consessio, satissactio; so jedoch, daß ihm die consessio nicht mehr, wie dem Tertullian, eine Anstehung der Gemeinde um ihr Fürgebet, aber auch noch nicht eine Beichte vor dem Priester, sondern eine Nachsuchung und Gewährung der mit Gott mittelnden Kirchengemeinschaft ist.

Ber nun aber folche Buffe nach Vorschrift ber Rirche leiftet, ber muß bann auch wieder aufgenommen werden. Die Rirde fann und foll bei ber Wiederaufnahme prüfen, bie Umftande ermeffen, und forglich fein. Daß Cyprian ben Unterschied zwischen leichten und schweren Gunden nicht fo abstract wie früher faßt, und daß er die göttliche Gundenvergebung von der Wiederaufnahme in die Kirchengemeinschaft trennt, giebt ihm die Möglichfeit, alle Rücksichtnahme auf Die manniafaltigen näheren Umftanbe bes fraglichen Bergebens und auf ben Bergenszuftand bes Bugenben guläffig, ja nöthig zu halten. Die Ansicht ber Philosophie und ber Stoifer sei es, fagt er, daß alle Gunden gleich feien; aber bie Kirche muffe bei ber Feststellung ber Buge und Bufgeit bedenken. daß eine und dieselbe Gunde, 3. B. die Berläugnung, bald unter erleichternden und bald unter erschwerenden Umftanden mit schwererer ober leichterer subjectiver Berschuloung zu Stande fommen fonne; bei ber Wieberaufnahme in bie Kirchengemeinschaft aber muffe sie nicht sowohl mechanisch nach außerlichen Fristbestimmungen verfahren, fontern fich,

<sup>1)</sup> Ep. 56. ad Antonian.

so weit es Menschen möglich, die Neberzeugung zu verschaffen suchen, daß des Sünders Neue ernstlich und aufrichtig, seine Genugthuung hinreichend u. s. w. sei. Seine Briefe entbalten Beispiele genug, in welchen er in concreten Fällen die verschiedenen in Betracht kommenden Momente abwägt. Und wird im einzelnen Falle die Kirche, die sich ja nur an den Augenschein halten kann, getäuscht, so daß sie einen Sünder aufnimmt, dessen Reue doch nicht aufrichtig war, so macht der allwissende Gott durch seine Bersagung der Bergebung solchen Irrihum der Kirche schon wieder gut). Die Kirche aber wird durch die Wiederaufnahme eines solchen Sünders, mit dem es seine rechte Art nicht hat, nicht besteckt: Die Kirche bleibt immer eine Jungfrau, auch wenn sie Chebrecher und Hurer auf erzeigte Buße wieder aufnimmt<sup>2</sup>).

Nebrigens verbleibt es tabei, daß nur eine einmalige poenitentia statthaft ist. Cyprian zwar kommt, so viel wir wissen, in seinen Schriften hierauf nicht zu reden, und seine übrigen Anschauungen lassen die Gestattung einer wiedersholten poenitentia schon zu. Aber die Kirche hielt noch Jahrhunderte nach Cyprian daran fest, daß nur eine einsmalige poenitentia zu gestatten sei. Wir werden später sehen, wann und wie sich dies ändert.

Die Anschauungen Cyprians drängten aber auch von selbst darauf hin, dem bestehenden Gebrauche ber poenitentia geregelte Form zu geben; und wirklich sinden wir schon bei ihm die ganze Gestaltung des Buswesens vor. Aus der Bedeutung der poenitentia, wie er sie faste, folgte zunächst von selbst, daß ihr Verlauf in die Eromologesis, die Neihe der Satisfactionsleistungen, und die Wiederaufnahme zersiel. Die Beziehung, in welche man schon von frühe her die poenitentia zur Tause setze, als die Wiederherstellung der Tausgnade nach verschuldetem Berluste, sührte dann weiter von selbst darauf, daß man diesen Verlauf der poenitentia

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ep. 54. fol. 98.

<sup>2)</sup> Ep. 56. ad Anton.

in einen ähnlichen Stufengang brachte, wie bas Ratechumenat por ber Taufe. Schon Coprian fagt: Et quia semel in haptismo remissio peccatorum datur, assidua et jugis operatio, baptismi instar imitata, dei rursus indulgentiam largitur 1). Davon, bag Cuprian sich die Rirche gar nicht anders benn als ecclesia ordinata benfen fann, ist die nothwendige Folge, bag bie poenitentia vor bem Amt ber Rirche geschehen muß. Bunachft erforderte bie Feststellung ber Buße im concreten Falle, weil dabei ja die nähern Umftande erwogen werden follten, ein bem gerichtlichen abnliches Berfahren, eine Untersuchung und Entscheidung. Desaleichen auch Die Wiederaufnahme. Dieses Gericht kommt natürlich vor Allen den Bischöfen zu, die aber wohl thun werden, wenigstens in ichwereren Fällen, nicht allein zu verfahren, sondern andere Bifchofe gugugiehen. Indeffen erscheint biefe Thätiafeit ber Bischöfe bei Coprian noch nicht als eine sacerbotale. Das mit Gott Mittelnde liegt ihm noch in dem Gangen ber firch= lichen Gemeinschaft, nicht in dem munus sacerdotale des Clerus. Go erscheint Diese Thätigkeit ber Bischöfe bei ihm vielmehr noch als eine firchenregimentliche, jurisdictionelle. 3a. er macht bier sogar ber älteren von Tertullian repräsentirten Unschauung, welche nicht ben Begriff ber Kirche, sondern nur den Begriff der Gemeinde hat, eine Concession. Da nemlich bie gange poenitentia sich nach Cyprians Anschauung wesentlich auf ben Begriff ber Kirchengemeinschaft ftust, so ift eine Rugiehung driftlicher frommer Manner aus der Gemeinde gu Diesen Untersuchungen natürlich. Wir finden in Coprians Briefen gabireiche Beispiele aus ber africanischen und aus ber römischen Praxis, daß in solchen aus Bischöfen, Presbytern und Gemeinde zusammengesetten Bersammlungen über Unterftellung Gefallener unter bie Ponitenz und über Bieber= aufnahme Büßender gerichtet wird. Sinsichtlich ber Bufigeit wird oft gefordert, daß sie lang, binreichend fein muffe; im Uebrigen richtet fich ihre Dauer je nach bem concreten Falle;

<sup>1)</sup> De op. et eleemos. fol. 237.

fie konnte bis an bas Lebensende bauern, so bag bie Wiederaufnahme in den Kirchenfrieden erst in articulo mortis erfolgte. Sinfictlich ber Gestaltung bes Bukacts ift bas normgebend, bag er in allen feinen Stadien in dem öffentlichen Gemeindegottesbienft geschah. Schon von frühe ber war es üblich, daß der Bugende in der Versammlung ber Gemeinde erschien und dieselbe anrief; jest aber ward bies förmlich in ben Gemeindegottesdienst liturgisch eingegliedert. Die Exomologesis geschah in Gegenwart ber Gemeinde vor bem Priester; Die Wendung apud sacerdotes confiteri kehrt bei Cuprian baufig wieder. Un eine bem Priefter gethane Beichte, ober an ein öffentlich gesprochenes Sündenbekenntniß bat man babei nicht zu benfen, ba ja zur Ponitenzleiftung nur offenbare Eunder kamen, beren Bergeben Jeder kannte; vielmehr in ihrem Erscheinen in facie ecclesiae, in Buffleidung und in Stellung ber Bugenben, und im Umfaffen ber Aniee ber sacerdotes geschah die Eromologesis. Damit traten sie bann in die Reihe der Bugenden, und mußten fich in ben verschiedenen Werken ber Satisfaction üben. In ben Gemeindegottestienst aber trat bies in ber Form hinein, baß im Offertorium nach bem Gebet für bie Ratechumenen und por bem Gebet ber fideles für fie in beprecativem Ginne, und bei mehr Vorgeschrittenen und ber Aussöhnung Raben unter Sandauflegung gebetet ward. Gin foldes Deprecationsgebet bat Cyprian uns aufbewahrt'); es lautet: "Berr, Du großer und ftarker und schrecklicher Gott, ber Du Deinen Bund baltft und Barmberzigkeit thuft an Denen, Die Dich lieben und Deine Gebote halten, wir baben gefündigt, wir haben miß= gebandelt, wir find gottlos gewesen, wir haben übertreten und Dein Gefet und Deine Gebote verlaffen, wir haben nicht gehört auf bas Wort Deiner Diener, ber Propheten, welche in Deinem Ramen zu unferen Königen, und zu allen Bolfern und zum gangen lande geredet haben. Dir, o Berr, gebührt Rubm, Dir Gerechtigfeit, uns aber Scham". Sinfichtlich biefer

<sup>1)</sup> De lapsis fol. 223.

Sandauflegung muffen wir ausbrudlich bemerken, bag fie bei Coprian und überhaupt in ben nächftfolgenden Zeiten nicht, wie jest, nur bei ber Abfolution fondern fcon bei ben Ge= beten über bie ber Musibnung naberen Buffenben porfommt. Sie ist hier also Nichts als oratio super hominem'). So foll auch nach ben apostolischen Constitutionen2) ben Ponitenten, che fie aus bem Gottesbienft entlaffen werben, bie Sand aufgelegt werden. Die Wiederaufnahme endlich, die nur dem Bischofe und lediglich in articulo mortis auch ben niederen Beiftlichen guftand, geschah gunächst auch burch Gebet unter Bandauflegung. Gin späteres afrikanisches Concil verordnet, daß den Wiederaufzunchmenden die Hand ante apsidem aufgelegt werden folle. Diese Sandauflegung ift bann aber wohl zu unterscheiten von ber oben erwähnten, Die Enprignus die Sandauflegung "in poenitentiam" nennt: fie ift die Sand= auflegung, durch welche ber Bugende wieder "in die Beerde" aufgenommen wird3), und steht ordnungsmäßig nur bem Bischofe zu. Jene Sandauflegung in poenitentiam borte fpater auf; tiese Sandauflegung in pacem aber blieb, und trat um fo mehr in den Mittelpunkt, je mehr der Begriff der Abfolution fich heraushob, fo baß später bas gange "Sacrament" ber Absolution nach terselben impositio manus genannt wurde. Weiter aber ward bann für ben Aufzunehmenden auch in ben bem Abendmahl vorangebenden Präfationsgebeten unter Nennung feines Namens gebetet. Es ift bies bas offerre pro poenitentibus, wovon in Cyprians Schriften fo oft bie Rede ift. Edließlich wurden fie bann zum Abendmahl zugelaffen. Co lange fie in der Bufgeit ftanden, waren fie vom Abend= mabl ausgeschloffen, mußten sich auch wie bie Ratechumenen por bemfelben aus ber Rirche entfernen. Go liegt bie Be= staltung bes Bufwefens ichon bei Cyprian.

Und so ist sie auch während bieses Zeitraums im Wesent= lichen geblieben. Zwar hatte sie ihre sehr schwachen Punkte:

<sup>1)</sup> Ep. 12. fol. 27. und fonst.

<sup>2)</sup> Constitt. apost. VIII, 9.

<sup>3)</sup> Constitt. apost. II, 18.

Die Trennung ber firchlichen Reconciliation von ber gott= lichen Gundenvergebung, welche es zu dem richtigen Begriff von der Absolution und folgeweise zu einer rechten Tröftung bes Gunders nicht kommen ließ, Die Betonung ber firchlichen Gemeinschaft, welche an die Stelle ber Gnadenmittel und Gnadenmittelgemeinschaft gesetzt ward, die Unterscheidung ber Gunden bloß nach bem schwereren ober geringeren Gewicht ber äußeren Bergehung, Die nicht nur immer etwas Dela= gianisches in sich schließt, sondern hier auch noch die weitere Folge batte, bag bie täglichen und beimlichen Gunden unterschätt und daß ihnen Geitens ber Kirche keine geordnete ärztliche Pflege, feine Beichte und Absolution zugewendet wurde, endlich die Berkennung bes Berdienstes Chrifti und ihre Conjequenz, bas Vertrauen auf bie satisfactorische Kraft ber Bugungen und guten Werke - bas Alles waren febr bedenkliche Punkte. Aber Cyprian hatte felbst Diese fchmachen Punkte fo eng zu ben mächtigen, biefe Beit ber Rirche treibenden Gedanken in Beziehung gesett, daß feine Theorie und Praxis allgemein in ber Kirche burchschlugen.

So verschwand die strengere Praxis aus der Kirche ganz. Die Novatianer erhielten sich nur in sectirerischer Separation. In der donatistischen Spaltung tauchten die strengeren Anschauungen noch einmal wieder auf, nahmen aber ihre Richstung auf einen anderen Punkt, und dienten, wie wir bald sehen werden, nur zur Befestigung des von der Kirche einsgehaltenen Verfahrens. Am längsten erhielt sich die strengere Praxis in der spanischen Kirche: noch im Jahre 305 bestimmte das Concil zu Elvira, daß die in grobe Sünden Gestallenen auch in articulo mortis nicht in die Kirchengemeinsschaft aufgenommen werden sollten; aber später sindet sich auch Aebnliches nicht wieder.

Auf der anderen Seite erstreckten jene so oft als Vorläuser der Reformation genannten Oppositionsmänner am Ende des 4ten Jahrhunderts ihren Widerspruch auch auf Manches, was für das Pönitenzwesen grundleglich war: Helvidius opponirte gegen die Werkheiligkeit überhaupt, Aerius insbesondere gegen die Fasten und deren Verdienstelichkeit; Jovinian behauptete, daß alle Sünden gleich schwer seien, und bestritt die opera supererogatoria, wie die Versteinstlichkeit der asketischen Uebungen überhaupt; desgleichen that Vigilantius. Aber ihre Opposition ließ an diesem Punkte so wenig als an einem anderen Spuren zurück.

Bielmehr war die Kirche in der Theorie Cyprians offenssichtlich befriedigt, und die bildende Thätigkeit verlegte sich in die Synoden und verfolgte das Ziel, das disciplinarische Institut gemäß den Grundsäßen Cyprians auszubilden. Biele Concilien dieses Zeitraums haben unter ihren Canones auch solche, die die Bußzucht betreffen; vielleicht fällt die Abfassungszeit der ältesten Pönitentialbücher—jener Zusammensstellungen der in den Canones der Concilien für die Sandshabung der Bußzucht gegebenen Regeln zum Zweck der Instruirung der Geistlichen für diesen Theil ihrer amtlichen Wirksamseit — auch schon an das Ende dieses Zeitraums. Welche Gestalt das Bußwesen durch diese Thätigkeit der Synoden gewann, kann man aus jeder ausführlicheren Kirchengeschichte ersehen; wir erinnern nur an folgende für unseren Zweck bedeutsame Einzelheiten:

Es blieb babei, daß, wegen der leichten täglichen Sünden Bergebung zu suchen, dem einzelnen Thäter und seiner privaten Askese überlassen ward, und daß die Kirche mit ihrer Zucht und Pflege nur von den groben öffentlichen Sünden Notiz nahm. Aber auch der grobe öffentliche Sünder wird nicht gezwungen, Pönitenz zu leisten; es steht durchaus in seiner Freiheit, sich der öffentlichen Kirchenbuse zu unterwersen oder zu entziehen; nur wird er allerdings, wenn und so lange er sich derselben entzieht, zur Communion nicht zugelassen. Sinen Hauptgegenstand aber der synodalen Feststellungen bildet die Frage, welche Bergehungen zu denjenigen zu zählen seien, die nur durch öffentliche Buse getilgt werden könnten. Aus einer Stelle Augustins der ersehen wir, daß

<sup>1)</sup> De fide et operibus cap. 18.

noch zu feiner Zeit bierin Schwankungen bestanden, indem Manche nur Die Unzuchtfunden, Gögendienft und Mord, Undere alle in den apostolischen Stellen 1. Cor. 6, 9. 10. u. s. w. genannten Bergehungen zur öffentlichen Poniteng gogen. Richt minder erstrecken sich die Feststellungen barauf, wie lange ben verschiedenen Vergehungen Die Zeit ber Ponitengleiftung zu bestimmen fei. Für diese Bestimmung wird der Charafter ber Vergehung grundleglich gemacht; boch wird ausbrücklich bem Bischofe Macht gelassen, je nach Umftanden und nach der größeren ober geringeren Buffertigfeit bes Gunders bie Buggeit ju fürgen ober ju verlängern. In ber Regel bauerte Die Buggeit eine Reihe von Jahren; ja in den einzelnen Rlaffen der Bugenden mußte fich ber Gunder nicht felten Jahre lang aufhalten; oft dauerte die Bufgeit fogar bis jum Tobe. Dagegen ward wiederum in articulo mortis stets absolvirt; die Canones der Concilien bedrohen den Geift= lichen, ber einen Bugenben in articulo mortis in bie Kirchen= gemeinschaft wieder aufzunehmen verfäumt und benfelben ohne ben Frieden ber Kirche versterben läßt, mit ber Amte= entsetzung; aber wenn ber in articulo mortis reconciliirte Bugende am Leben bleibt, muß er nach ber Bestimmung mancher Concilien Die abgebrochene Bufe wieder aufnehmen, und die ihm zugemeffene Bufgeit zu Ende bringen. Die Bufgeit dauerte, wie gefagt, Jahre; boch bildet fich fcon in Diesem Zeitraum ber Gebrauch aus, bag bie Aufnahme von Gundern unter bie Bugenden, und ihre Berfetzung aus einer Rlaffe ber Bügenden in die andere gewöhnlich in der all= gemeinen Bufgeit ber Rirche, in ben Duadragesimalfasten, und baß die Wiederaufnahme ber Gebesserten in die Kirchen= gemeinschaft in der Charwoche vorgenommen ward. Weitere Feststellungen beziehen sich auf die Bufflaffen, beren meift vier find, parallel ben Classen ber Täuflinge. Daneben wird Die poenitentia vollständig in ben Gemeindehauptgottesbienst liturgisch eingeordnet; das achte Buch ber apostolischen Con= ftitutionen1) enthält bereits ben vollen Ritus: Die niederen

<sup>1)</sup> Cap. 8. 9.

Rlaffen ber Büßenden haben ihren Ort noch vor ber Kirch= thur, ober werden, wenn sie auch zur Unbörung der Predigt zugelaffen werben, boch noch nicht in ben Gottesbienft felbst mit hineingezogen. Anders die lette, ber Wiederaufnahme nabe Rlaffe ber Büßenden, die axoownevol, welche an dem Die einzelnen Rlaffen ber Gemeinde burchgebenden, beziehungs= weise Dieselben entlaffenden Kirchengebet Theil empfangen. Wenn nemlich die Katechumenen entlaffen find, fordert ber Digcon die axoowusvoe zum Gebet auf, und spricht bann zu= gleich auch bie Gemeinde an um ihre Fürbitte für biefelben, baß fie ju rechter Buße und Befferung, Bergebung und Bulaffung zur Gemeinschaft und zu ben Beiligthumern ber Rirche gelangen mogen. Dem entspricht die Gemeinde mit bem folennen Kyrie eleison. Dann forbert ber Diacon die axpo-Guevor auf, vor bem Bifchof zu knieen und ben Segen beffelben zu empfangen; ber Bischof aber spricht bann über fie unter Auflegung ber Hände ein Gebet beprecativen und Gnade erflebenden Inhalts; worauf der Diacon fein anoλύεσθε (3hr feid entlassen), αχοοώμενοι ruft. Damit aeht benn noch manches Andere Sand in Sand: es durfen g. B. bie Buffenden im Gottesbienfte immer nur fnieend beten, auch an ben Tagen, an welchen wie z. B. in ber Pentekoste, in ber Duinguggesimg, die Gemeinde nur fiebend betete. Oft wurden auch die Bugenden zu läftigen und gefährlichen Gemeindediensten verwendet, g. B. namentlich in Peftzeiten zur Bestattung der Todten. Je geordneter aber das Buswesen ward, um so mehr mußte auch seine Sandhabung geordnet werben. Daber beziehen sich benn die Keststellungen ber Concilien namentlich auch auf die Bestimmung der Befugnisse ber verschiedenen Grade ber Geistlichen binsichtlich ber Buß-Bucht. Da es sich nach ben, seit Epprian berrschenden Vorstellungen bei ber Bufzucht wesentlich um Ausscheidung aus und Wiedervereinigung mit ber firchlichen Gemeinschaft handelt, so folgt von selbst, daß je länger je mehr der Bischof als ber Kirchenregent allein für bie Unterftellung unter bie Ponitenz und für die Reconciliation competent bleibt.

Much bas jus parochiale wird, Unordnungen zu verhüten, gewahrt: ein Bischof darf ben von einem anderen Bischof unter Buße Gestellten nicht wieder in ben Kirchenfrieden auf= nehmen. Die Theilnahme ber Gemeinde an bem Bufwesen, bie wir noch bei Cyprian fanden, hört balo gang auf. Da= gegen in articulo mortis barf und foll fogar auch ber Presbyter, ja felbst ber Diacon einen Bugenden reconciliiren; nur barf er die Sand nicht auflegen; vielmehr ift bie Sandauflegung, wenn ber Rrante genas, burd ben Bifchof zu feiner Zeit nach= zuholen. Je mehr aber biefe gange Gewalt fich fo in bie Sand bes Ginen Bischofs legte, um so mehr vernothwendigte sich auch ein formelles gerichtliches Berfahren. Daber fagt Augu= ftin1): non temere aut quomodolibet, sed per judicium auferendos esse malos ab ecclesiae communione, ut si per judicium auferri non possunt, tolerentur potius; Er fagt mit Beziehung auf Rom. 14. vom Apostel Paulus: noluit enim hominem ab homine judicari ex arbitrio suspicionis, vel etiam extraordinario usurpato judicio, sed potius ex lege Dei secundum ordinem ecclesiae, sive ultro confessum, sive accusatum atque convictum; und giebt uns auch ebendafelbst Die Normen an, nach welchen tieses "judicium ecclesiasticum" verfuhr. Dasselbe ward von dem Bischofe gehandhabt, aber in Gemeinschaft und Berathung mit feinen Presbytern. Auch jog ber Bischof niemals auf seine eigene private Runde bin Jemanden zur Kirchenbuße, benn Niemand barf accusator und judex in Giner Person fein wollen. Sondern gur Rirden= buffe murbe nur gezogen, wer entweder felbft im Gewiffens= brange fich bem Bifchofe einer für die öffentliche Buße geeigneten Bergehung ichuldig befannte, ober von einem bürgerlichen Gericht wegen eines Verbrechens verurtheilt, ober von Gliedern ber driftlichen Gemeinde eines folden Bergebens halber bem judicium ecclesiasticum benunciirt, und von letterem nach ordentlicher Untersuchung überführt worden war. Bu folder Denunciation galten alle Gemeindeglieber vermöge

<sup>1)</sup> Hom. 50 ex 50.

ihrer pflichtlichen Sorge für das Wohl der Kirche und das Seelenheil der Brüder moralisch verbunden; und Augustinus ermahnt in seinen Sermonen öfter die Gemeinde, solcher Verspslichtung sich nicht aus allerlei Nebenrücksichten zu entziehen. Das judicium ecclesiasticum aber bestimmte dann auch je nach dem Resultat der Untersuchung die Bußzeit und über die Wiederaufnahme.

Besonderer Erwähnung verdient noch, daß von der Zeit an, da die Kirche zum Staat in ein friedliches Berhältniß trat, sich erst die Sitte und dann das Recht ausbildete, daß die Bischöfe bei der Staatsgewalt für solche Verbrecher, die sich der Kirchenbuße unterwerfen zu wollen erklärten, und unter dieser Bedingung, wegen Begnadigung von der Todessstrafe und anderen schweren Strasen intercedirten. Augustisnus hat diese Sitte in glänzender Weise in einem an einen hohen römischen Staatsbeamten Macedonius geschriebenen Briefe') vertheidigt. Es ist dies darum bemerkenswerth, weil es den ersten Ansaß zu jener später zur Zeit der Verschmelzung des Staats und der Kirche vorkommenden Verirrung bildet, daß die Kirchenbuße an die Stelle bürgerlicher Strasen trat und als solche behandelt, selbst von bürgerlichen Gerichten verhängt ward.

Wenn aber auch das Pönitenzwesen in der durch Eyprian bedingten Gestalt verblieb, so konnten doch jene bedenklichen Punkte, auf welche wir oben ausmerksam machten, sich unsmöglich ganz der Ausmerksamkeit entziehen. Wie hätte z. B. bei einigermaßen tieferer Erfassung des Wesens der Sünde und Gnade nicht jenes ganze System der Satisfactionen große Bedenken erregen sollen? So sind denn auch alle jene bedenklichen Punkte noch in diesem Zeitraume als solche offens dar geworden. Namentlich sind es die beiden großen Kirchensleher Ambrosius und Augustinus, die wir auf eine Beseitigung dieser bedenklichen Punkte ausgehen sehen. Aber die Urt, wie sie es thun, trifft weit nicht immer das Nechte, bahnt vielmehr in mehr als einer Beziehung neue Abwege

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ep. 54.

an. Und eben daburch bilden sie wie den Abschluß bieses Zeitraums, so den Ausgang fünftiger Entwickelungen. Wir werden daher auch noch auf Ambrosius und Augustinus etwas eingehender Rücksicht nehmen mussen.

Das Fehlerhafte an der Trennung, welche Cyprian zwischen der göttlichen Gundenvergebung und der firchlichen Reconciliation fette, mußte fofort flar werden, wenn man nur die Worte bes herrn Matth. 18, 18. u. f. w., burch welche Er Seiner Kirche bie Schluffelgewalt giebt, bagegen bielt. Nach diesen Worten bes Berrn liegt bie Sache fo, baß zwar Gott allein Gunde vergiebt ober behalt, baß er aber solches burch ben instrumentalen Dienst feiner bie Gnabenmittel handhabenten Kirche thun will. Rach Cyprian bagegen, ber von einem Dienst ber Gnabenmittel Richts weiß, fondern, was diesem zukommt, auf die firchliche Gemeinschaft überträgt, fommt bie Sache fo zu fteben, bag bie Rirche nur in ihre Gemeinschaft aufnehmen ober diese Gemeinschaft verfagen kann, und bag bie Berfagung ber Rirchengemeinschaft allerdings ben Gunder vollständig und gewiß von ber Gundenvergebung scheibet, weil die firchliche Gemeinschaft die Thur ju Gott ift, daß bagegen bie Aufnahme in die Kirchengemein= schaft bem Gunder nur die Möglichkeit, aber keineswegs die Birflichfeit und Gewißheit ber Gundenvergebung gewährt, ba bie Gundenvergebung ausschließlich Gottes Sache und ibm allein vorbehalten ift. Mit furgem Borte: Die Sache lag nach Cyprian fo, daß bie Kirche allerdings vollständia Macht hat, burch Berfagung ber Rirchengemeinschaft gu binden, aber feineswege Macht, burch Ertheilung ber Rirchen= gemeinschaft zu lösen. Daß diese Auffassung von ber Schluffelgewalt eine Salbheit war, mußte ein einziger Blick in jene Worte bes Herrn ergeben: offenbar ist der Kirche durch jenc Worte bes herrn bas lofen in nicht minderem Grabe und in feiner anderen Beise gegeben als bas Binben. Das fpricht benn auch Ambrofius') gegen bie bierin auf bem Standpunkte

<sup>1)</sup> De poenit. I, 2.

Cuprian's stehenden Novatianer flar und bestimmt mit Beziehung auf Joh. 20, 23. aus: Dominus par jus et solvendi esse voluit et ligandi, qui utrumque pari conditione permisit. Ergo qui solvendi jus non habet, nec ligandi habet. Sicut enim secundum dominicam sententiam, qui ligandi jus habet, et solvendi habet; ita Novatianorum assertio seipsam strangulat, ut, quia solvendi jus sibi negant, negare debeant et ligandi. Quomodo igitur potest alterum licerc, alterum non licere? Diefe Worte bes Ambrofius zeigen uns aber auch, wofür die Rirche fich entschied: Gie hatte, als die Salb= beit in ber Auffassung Coprian's ihr klar ward, berselben auch badurch abbeifen können, daß sie sich in weiterer Confequenz auch die Macht des Bintens absprach. Aber Die Worte des Herrn waren zu gewaltig, die Kirche konnte auch nie auf die Schlüffelgewalt verzichten, und bas Bedürfniß ber Sunder erheischte, bas Wort von ber Bergebung zu boren. So fam bie Kirche nach Coprian immer mehr babin, sich auch die Macht bes lofens, Die volle Schlüffelgewalt beizumeffen; auf jene bie Schluffelgewalt ber Rirche übergebenden Worte des Geren wird immer lauter provocirt, ber Begriff der Schlüffelgewalt wird für ben gangen Amtsbegriff bomi= nirend, und ebenmäßig stellt fich ber Beariff ber Absolution ber: ber Ausbruck pacem dare, ben Cyprian stets für bieselbe acbraucht, weicht je mehr und mehr dem Ausbruck solvere: bei Ambrosius und Augustin kommt ber erstere Ausbruck fast gar nicht mehr vor. Rurg, die Kirche zweifelt je langer je weniger, bag, wenn nur in und an dem Gunder bie nöthigen Bedingungen ber Gundenvergebung gegeben find, ihre Bieder= aufnahme in ihre Gemeinschaft mit ber göttlichen Gunbenvergebung zusammenfalle.

Aber damit war die Sache nicht abgethan. Richtig kann der Begriff der der Kirche zukommenden Schlüffelgewalt nur gefaßt und gestellt werden, wenn man zugleich von den Gnadensmitteln und deren Dienst richtige Anschauungen hat; nur dadurch lassen die gleichmäßig festzuhaltenden Säße, daß Gott allein Sünde behält und vergiebt, und daß er doch Beides

burch die Kirche thut, sich in Einklang bringen. Wenn man dagegen auf der einen Seite den Begriff der Schlüsselgewalt voll als die der Kirche gegebene Macht zu binden und zu lofen faßt, Sagegen aber auf ber anderen Seite, auf bem Standpunfte Cyprian's verharrend, feine die gottliche Gnaben= wirfung tragenden Gnadenmittel fennt, sondern mas biesen zukommt auf die kirchliche Gemeinschaft überträgt, fo kommt man zu folgender Borftellung von ber Sache: Gott hat bie Macht zu binden und zu lofen ber Rirche übertragen, und zwar fo, daß er sich berfelben ganz begeben hat und daß hin= fort nicht Gott sondern an feiner Statt bie Rirche biefelbe übt; die Rirche aber übt diese Macht baburch, baß fie in ihre Gemeinschaft aufnimmt ober diese Gemeinschaft verfagt; so daß, wer von biefer Gemeinschaft ausgeschloffen ift, eben badurch alles Beils verluftig, wer aber in diese Gemeinschaft aufgenommen ift, eben badurch alles Beils theilhaftig wird; Die Bugehörigkeit ober Nichtzugehörigkeit zum firchlichen Coetus löst oder bindet vor Gott. In diesen Irrweg gingen die Donatiften ein. Augustin hat uns ben bonatistischen Irrthum nach diefer Seite in einer seiner Homilien beschrieben'). Indem sie ben Begriff der Kirche als die Gemeinde der Beiligen bachten, famen fie zu bem einfachen Schluffe, baß mithin, wer zu biesem beiligen Coetus gehore, eben bamit ber Geligfeit theilhaftig fei, während bagegen, wer zu biefem beiligen Coetus nicht gebore, eben damit ber Seligkeit quitt fei; und indem fie hiemit ben weiteren Sat verbanden, baß es nun diesen Seiligen gegeben sei, in ihren Coetus aufzunehmen ober nicht aufzunehmen, stellte sich ihnen von selbst bie Confequenz, daß also nicht Gotte, sondern diesen Seiligen, und zwar vermöge ihrer Seiligkeit, zukomme, durch Aufnahme in ober Entfernung aus ihrem heiligen Coetus zu binden ober gu lösen. So sagten fie benn auch ausdrücklich, daß nicht Gott ber rechte Täufer fei und baburch die Gunden vergebe, fondern: Ego peccata dimitto, ego justifico, ego sanctifico, ego

<sup>1)</sup> Hom. 23 ex 50.

sano, quemcunque baptizo. Eben so auch natürlich von der Bergebung der nach der Taufe gethanen Sünden. Es war die nachher so oft wieder aufgetauchte Theorie und Praxis vom allein seligmachenden Conventifel; es war die nur consequenter und bewußter durchgeführte Ansicht des noch nicht montanistischen Tertullian.

Diesem Abwege mußte nun allerdings entgegengetreten werben, und Augustin wie Ambrosius thaten bies. Augustin hält auf ber einen Seite mit ber seit Cyprian entwickelten firchlichen Anschanung und mit ben Donatisten fest, baß bie Sünden in ber Rirche, welcher die Schluffelgewalt von Gott verlieben fei, vergeben werben. Er fagt'): Sed neque de ipsis criminibus quamlibet magnis remittendis in sancta ecclesia. Dei desperanda est misericordia agentibus poenitentiam secundum modum sui cujusque peccati. In actione autem poenitentiae, ubi tale crimen commissum est. ut is qui commisit, a Christi etiam corpore separetur, non tam consideranda est mensura temporis, quam doloris. Cor enim contritum et humiliatum Deus non spernit. Verum quia plerumque dolor alterius cordis occultus est alteri, neque in aliorum notitiam per verba vel quaecunque alia signa procedit, cum sit coram illo cui dicitur "gemitus meus a te non est absconditus", recte constituuntur ab iis qui ecclesiae praesunt tempora poenitentiae, ut fiat etiam satis ecclesiae, in qua remittuntur ipsa peccata. Extra eam quippe non remittuntur. Ipsa namque proprie spiritum sanctum pignus accepit, sine quo non remittuntur ulla peccata, ita ut, quibus dimittuntur, consequantur vitam acternam. Die Gündenvergebung erfolgt alfo ausschließlich in ber Rirche, und hat die Folge, daß Diejenigen, welchen fie zu Theil wird, eben baburch bas ewige Leben erlangen. Die firchliche Absolution gewährt die göttliche Unade. Eben baburch vernothwendigt fich die außerliche Bufleiftung: es muß nicht allein Gott im Bergen, sondern auch ber Rirche in

<sup>1)</sup> Enchir. ad Laur. cap. 65.

wahrnehmbarer Beife genug geschehen. Go fest balt Augustin bieran, bag er als bie Gunde gegen ben beiligen Geift Das bezeichnet, wenn Jemand an diese ber Rirche ertheilte Schlüffelgewalt nicht glaube; so fagt er'): Qui vero in ecclesia remitti peccata non credens contemnit tantam divini muneris largitatem, et in hac obstinatione mentis diem claudit extremum, reus est illo irremissibili peccato in spiritum sanctum, in quo Christus peccata dimittit. Aber auf ber anderen Seite hält er eben fo entschieden mit Epprian gegen den bongtistischen Irrthum fest, baß nicht die in der Rirche versammelten Menschen, überhaupt nicht Menschen, fondern allein Gott die Gunden vergeben; tenete, fagt er seiner Gemeinde 2), quia homo non potest peccata dimittere. Beides, daß die Gundenvergebung in der Rirche geschieht. und daß boch Gott ber Bergebenbe ift, gleicht er bann weiter burch die auch schon in ben angeführten Stellen hervortretende weitere Bestimmung aus, daß es Gott ber beilige Beift, ber ber Rirche mitgetheilte und gegebene ift, welcher Die Gunden vergiebt. Go fagt er gegen bie Donatiften 3): Dicunt (Donatistae): Si non dimittunt homines peccata, falsum est quod ait Christus "quae solveritis in terra, soluta erunt et in coelo". Nescis quare hoc dictum sit, quomodo dictum sit. Daturus erat dominus hominibus spiritum sanctum, et ab ipso spiritu sancto fidelibus suis dimitti peccata, non meritis hominum volebat intelligi dimitti peccata. Nam quid es, homo, nisi aeger sanandus? Vis mihi esse medicus? mecum quaere medicum! Nam ut hoc evidenter ostenderet dominus, a spiritu sancto, quem donavit fidelibus suis, dimitti peccata, non meritis hominum, quodam loco (Joh. 20, 22, 23.) sic ait resurgens a mortuis accipite spiritum sanctum", et continuo subjecit "si cui dimiseritis peccata, dimittuntur ei". Hoc est, spiritus dimittit, non

<sup>1)</sup> Ibid. cap. 38.

<sup>2)</sup> Hom. 23 ex 50.

<sup>3)</sup> Hom. 23 ex 50.

vos. Deus autem spiritus est. Deus ergo dimittit. non vos. Sed audi spiritum (nemlich bie beilige Schrift): "Quid estis vos? nescitis, quia templum Dei estis, et spiritus Dei habitat in vobis?" Et iterum: "Nescitis, quia corpora vestra templum est in vobis spiritus sancti, quem habelis a Deo?" Deus ergo habitat in templo suo; hoc est, in sanctis suis fidelibus, in ecclesia sua per eos dimittit peccata, quia viva templa sunt. Sed qui dimittit per hominem, potest dimittere et praeter hominem. Also, ber in ber Kirche wohnende heilige Geift vergiebt die Sünden, aber nicht insofern als er in den Bergen ber einzelnen Menschen wohnt und Diefelben subjectiver Beise beiligt, benn bamit ware es auf ben Sat ber Donatiften zurückgekommen, daß die in der Rirche versammelten gebei= ligten Menschen burch ihre Seiligkeit bie Gunden vergeben; fondern fofern er objectiver Beise in der Kirche wohnt und gegenwärtig ift, vergiebt ber heilige Beift bie Gunden. Co weit war nun auch Alles richtig. Nun aber galt es weiter nachzuweisen, wo benn in ber Rirche ber beilige Geift objectiver Beise wohne und zur Gundenvergebung gegen= wärtig und geschäftig fei; und hier, wo ber Ort gewesen ware, auf die Gnadenmittel zu verweisen und damit den Begriff ber ber Kirche gegebenen Schluffelgewalt richtig ju stellen, bricht Augustin ab und verweift den Bergebung suchenben Günder nicht an Wort und Sacrament und ben Dienst berselben, sondern ad antistites ecclesiae1): Der schwere Sünder foll selbst mit fich in's Gericht geben; et cum in se protulerit severissimae medicinae sententiam, veniat ad antistites, per quos illi in ecclesia claves ministrantur, et tanquam bonus incipiens jam esse filius maternorum membrorum ordine custodito a praepositis sacrorum accipiat satisfactionis suae modum. Und dabei wolle man fich nicht täuschen lassen: Nicht badurch find bie Bischöfe die Träger ber Schluffelgewalt, baß fie bie Gnaben=

<sup>1)</sup> Hom. 50 ex 50.

mittel, als in welchen ber breieinige Gott jum Gunben= vergeben wirkfam ift, handhaben, fondern fraft ihrer bischöf= lichen Burbe, fraft ihres ordo find fie bie Träger bes beiligen Beiftes und bie Bermittler ber Gunbenvergebung. Beiliger Geift und Gundenvergebung find nicht an Die Gnabenmittel und baburch mittelbar an bas firchliche Umt gebunden, fonbern unmittelbar und junächst und eigentlich an bas firchliche Umt. bas baburch mittlerische Bebeutung bat. Bei bem in folden Punkten immer febr vorsichtigen Augustin kommt bies noch nicht so offen heraus. Aber gang beutlich ift schon Ambrosius. Ambroffus ift mit ber übrigen Deduction Augustins ein= verstanden, überträgt aber die Schlüffelgewalt gang birect auf bie "sacerdotes": Jus enim hoc (ligandi et solvendi) solis permissum sacerdotibus est<sup>1</sup>). Concessit hoc Christus apostolis suis, quod ab apostolis ad sacerdotum officia transmissum est "). Die Barte biefer Stellen scheinen zwar zwei andere Stellen zu milbern. Un einer Stelle 3) fagt er: Cur baptizatis, Novatiani, si per hominem peccata dimitti non licet? In baptismo utique remissio peccatorum omnium est. Quid interest, utrum per poenitentiam, an per lavacrum hoc jus sibi datum sacerdotes vindicent? Unum in utroque ministerium est. Sed dices: quia in lavacro operatur mysteriorum gratia! Quid in poenitentia? Nonne Dei nomen operatur? Und an einer anderen Stelle4) fagt er: Nunc videamus, utrum peccata donet spiritus? Sed hinc dubitari non potest, cum ipse dominus dixerit: accipite spiritum sanctum; quorum remiseritis peccata, remissa erunt. Ecce, quia per spiritum sanctum peccata donantur! Homines autem in remissionem peccatorum ministerium suum exhibent, non jus alicujus potestatis exercent. Neque enim in suo, sed in patris et filii et spiritus sancti nomine peccata dimittuntur. Isti rogant, divinitas donat; humanum enim obsequium, sed

<sup>1)</sup> De poenitentia I, 2.

<sup>2)</sup> Ibid. H, 2.

<sup>3)</sup> Ibid. I, 7.

<sup>4)</sup> De spir. scto. III, 19.

munificentia supernae est potestatis. In baptismo quoque peccata donari non est ambiguum. In baptismo autem operatio patris et filii et spiritus sancti est. Diese Stellen find später von den lutherischen Dogmatifern häufig als Beweis dafür angeführt, daß Ambrosius die Begriffe ber Schlüffelgewalt. Absolution u. f. w. eben so wie bie Refor= mation bestimmt habe. Und wirklich scheint es auf ben ersten Blick so, als ob dem Ambrosius das göttliche Thun bes Sündenvergebens als an die Gnabenmittel, an die Taufe und an das Sandeln des Namens Gottes gebunden, und bagegen bie Thätigkeit bes Amtes babei nur als ein inftru= mentaler Dienst, als ein ministerium und als ein obsequium erschienen sei. Indessen näber besehen liegt ihm die Sache boch gang anders, nemlich nicht fo, baf ihm bas Umt burch die Gnadenmittel wirfte, sondern umgekehrt fo, daß ihm bie Gnadenmittel burch bas Umt fraftig werben, bag ihm rechte Taufe und rechtes fräftiges Wort nur da find, wo rechtes legitimes Amt ift. Dies tritt gang flar ba beraus, wo Ambrosius gegen Säretifer, 2. B. gegen die Novationer ausführt, daß und warum es bei ihnen feine rechtem Gunden= vergebung geben fonne. Go fagt er1): Si guibusdam datum utrumque (nemlich bas ligare und bas solvere) est licere, aut utrumque non licere, certum est ecclesiae utrumque licere, haeresi utrumque non licere. Jus enim hoc solis permissum sacerdotibus est. Recte igitur ecclesia vindicat quae veros sacerdotes habet, haeresis vindicare non potest, quae sacerdotes dei non habet. Und an einer anderen Stelle 2): Quod ergo Novatiani possunt consortium cum domino habere, qui claves regni non suscipiunt, negantes quod dimittere peccata debeant? Quod quidem recte de se fatentur; non habent enim Petri haereditatem, qui Petri fidem non habent, quam impia divisione discerpunt. Sed hoc improbe, auod etiam in

<sup>1)</sup> De poenit I, 2.

<sup>2)</sup> Ibid. I, 6.

ecclesia donari peccata negant posse, cum Petro dictum sit: Tibi dabo claves etc. Alfo, in ber Rirche fonnen Gunden vergeben werden, weil sie legitimes Amt hat, aber bei ben Baretifern konnen feine Gunden vergeben werden, weil bei ihnen kein legitimes Amt, fein rechter Episcopat ift: Die Sundenvergebung erfolgt burch bas legitime Umt, welches fich zu biesem Zwecke allerdings ber von Gott geordneten Mittel ber Taufe und bes Handelns bes Namens Gottes bedient, aber so daß biese Mittel ihre Dienste nur in ber Sand bes legitimen Umtes thun. hiernach fonnte benn Umbroffus immerbin festhalten, daß der eigentliche Bergeber ber Gunden der breieinige Gott fei, insofern ja Dieser burch bas Umt handelte; er konnte auch festhalten, daß hierin bas Amt nur ein ministerium und obsequium leifte, so gewiß die sacerdotes Solches nicht aus irgend einer eigenen potestas, fondern in Bollmacht Gottes thaten; es fonnte auch biernach Augustinus feiner Gemeinde, fie vor bem bonatistischen Irrthum warnend, zurufen, es moge fich Niemand Sorgen barüber machen, ob er von einem perfonlich gläubigen und beiligen oder von einem perfönlich ungläubigen und gottlosen sacerdos getauft ober absolvirt sei'), so gewiß ja ber sacerdos Coldes nicht burch feine perfonliche Seiligkeit, fondern nach feinem Umt vollbrachte. Rurg, man hatte aller= bings gegen den bonatistischen Subjectivismus, ber die mittelnde fündenvergebende und feligmachende Rraft in die subjective Beiligkeit und Gläubigkeit ber Rirchenglieder und ihrer Genoffenschaft bineinverlegte, eine Objectivität gefunden. Aber die richtige Objectivität hatte man nicht gefunden: man hatte immer noch nicht erkannt, wie ber dreieinige Gott allein Gelber Bergebung ber Gunden und Geligkeit burch bie Mittel, an welche er seine Gnadengegenwart verbunden und welche er burch ihre Cinrichtung gegen menschliche Berberbung ficher geftellt hat, fo wirkt, bag bas firchliche Umt an Diefen Mitteln nur instrumentalen Dienst thut, ohne dieselben erft fraftig gu

<sup>1)</sup> Hom. 23 ex 50.

machen: sondern man ließ die Gnadenwirkung Gottes an das firchliche Umt so gebunden sein, daß dies Umt zwar sich dazu ber Gnabenmittel bediente, aber biefelben auch erft burch feinen amtlichen Charafter, burch feine Legitimität zu rechten Gnabenmitteln machte. Und bamit mar ber Donatismus nur balb übermunden: wenn die Donatiften fagten, bag die Rirche burch die Seiligkeit ihrer Glieder Bergebung ber Gunden und Seligfeit verleihe, fo fagten bagegen Ambrofius und Augustinus, daß in der Kirche durch bas legitime Umt Vergebung ber Gunden und Geliakeit verlieben werben; aber bei Beiben lag Die zwischen Gott und Menschen mittelnde Thätigkeit in ber Rirche, nur bei ben Ersten in ber Rirche als coetus gläubiger und beiliger Menschen, und bei ben andern in ber geordneten, burch ihre legitimen Organe wirkenden Kirche. Und wenn baneben Augustinus und Ambrofius noch die mildernden Sane festbielten, bag es Gott felber fei, ber burch bas firchliche Umt wirke, und daß dies Umt zu feinen Mitteln die Gnadenmittel habe, fo durften nun nur Zeiten kommen, in benen ber von Augustinus immer festgehaltene Begriff bes firchlichen Umts als eines Dienstes am Evangelium mehr gurudtrat, und bagegen ber Begriff ber Legitimitat bes Umtes gang von feiner formell rechtlichen Seite ber gefaßt wurde, und die Sätze bes Ambroffus und Augustinus mußten fich von felbit in die anderen umfegen: Nicht Gott, sondern an feiner Statt die Rirche giebt Absolution und Geligkeit; aber aller= bings nicht die Gemeinde der Kirchenglieder, fondern der legi= time Episcopat der Kirche; und zwar nicht durch ben Dienst am Evangelium, fondern fraft seines sacerdotalen Amtscharafters; fo baß Absolution nicht burch ten Glauben an bas Evan= gelium, sondern durch Untergebung unter den legitimen sacerdos erlangt wird. Go feben wir an diesem Punkte von den Auf= stellungen des Umbrosius und Augustinus in neue folgen= schwere Entwickelungen binüber.

Achnlich stellt sich Augustin zu ben Satisfactionen. Ambrosius wie Augustin waren zu sittlich ernste Männer, als daß ihnen nicht gleich dem Tertullian und Anderen gegen die

Satisfactionen und vor Allem gegen bie außerliche Behand= lung berfelben große Bedenken batten entsteben follen. Dem Augustin wohnte überdem eine zu tiefe bogmatische Erkenntnift bes Wesens ber Gunde wie ber Gnade bei. Und wirklich finden wir namentlich beim Augustinus Bieles, mas dem Satisfactionswesen consequenter Weise ein Ende batte machen muffen. Wir haben ichon beim Sirten bes Bermas die Bor= stellung getroffen, daß ein Mensch fich auch Ueberverdienst erwerben fonne. Spater behauptet Drigenes biefe Lehre entschieden, und die Kirchenlehrer am Ende bes 4. Sahr= hunderts, Ambrofius eingeschlossen, haben bereits bie voll= ftandige Lebre von bem burch Befolgung ber fogenannten consilia evangelica zu erwerbenden Ueberverbienft'). Dagegen führt Augustin in ben beredtesten Worten aus, wie ber Mensch, wenn er gleich Alles gethan habe, immerdar nur ein unnüter Knecht bleibe 2). In Folge jener Lehre war es bereits in der Kirche burchaus Sitte, Wallfahrten zu machen, jung= fraulich zu leben u. f. w., fei's um fich ein boberes Berbienft zu erwerben, fei's um bamit biefe ober jene Gunden zu com= pensiren. Augustinus sagt bagegen 3): In potestate nostra posuit dominus, qualiter in die judicii judicemur. Non dixit: vade in orientem et quaere justitiam, naviga usque ad occidentem, ut accipias indulgentiam. Dimitte inimico tuo, et dimittetur tibi; indulge, et indulgetur tibi; da, et dabitur tibi; nihil a te extra te quaerit. Ad teipsum et ad conscientiam tuam te Deus dirigit. In te enim posuit, quod requirit. Non enim medicamenta vulneribus tuis longe opus habes inquirere, peccatorum tuorum indulgentiam si vis; intus in cellario cordis tui poteris invenire. Die alte Rirche symbolisirte in ben Oblationen, welche sie im Gebetsacte bes öffentlichen Gottestienstes barbrachte, bas Wohltbun, bie guten Berte, Die Singabe bes gangen Lebens an Gott im

<sup>&#</sup>x27;) Siehe die Beweisstellen bei Münfcher Lehrb. ber Dogmengesch. Herausg. von von Coelln, 1, 457.

<sup>2)</sup> Hom. 50 ex 50.

<sup>3)</sup> Sermon, de Sanctis 47.

Dienst ber Brüder überhaupt; daß sie ba Gaben opferten, welche bann zu Erhaltung ber firchlichen Anstalten und zur Berforgung ber Armuth verwendet wurden, follte bloft ein Beiden bavon fein, wie man sich schuldig erachtete, fein ganges Leben fammt Sab und Gut Gotte im Dienste ber Brüder und jum Besten bes Reiches Gottes bingugeben. Daber ber ungewöhnlich hobe Werth, ben man erft auf biefe Almosen und darnach auf alle Almosen überhaupt legte. Almosen, galten für den Inbegriff aller opera misericordiae, und die opera misericordiae wieder für ben Inbegriff aller bona opera. Bu Augustins Zeit waren aber bie grundleglichen Ibeen schon so bunkel, und bie Borftellungen von bem Werth ber Almosen so äußerlich geworden, daß die Meinung feine geringe Verbreitung in ber Kirche hatte, man konne burch reichliche Schenkungen zu Gunften ber Rirche und ber Armen fich Buge und Befferung ersparen. Siegegen führt Augustin nicht allein Das aus, daß Almosen ohne gleichzeitige Lebens= besserung gar Nichts nüpen'), fondern er ftellt auch ben älteren weiteren Begriff ber Almosen wieder ber, ja vertieft benselben bedeutend: Ac per hoc ad omnia, quae utili misericordia fiunt, valet quod dominus ait: Date eleemosynam, et ecce omnia munda sunt vobis. Non solum autem, qui dat esurienti cibum, sitienti potum, nudo vestimentum, peregrinanti hospitium, fugienti latibulum, aegro vel incluso visitationem, captivo redemtionem, debili subvectionem, caeco deductionem, tristi consolationem, non sano medelam, erranti viam, deliberanti consilium, et quod cuique necessarium est indigenti; verum ctiam et qui dat veniam peccanti, eleemosynam dat; et qui emendat verbere, in quem potestas datur, vel coercet aliqua disciplina, et tamen peccatum ejus quo ab illo laesus est aut offensus, dimittit ex corde, vel orat ut ei dimittatur, non solum in eo quod dimittit atque orat, verum etiam in eo quod corripit, et aliqua emendatoria poena plectit, eleemosynam dat, quia misericordiam praestat. --

<sup>1)</sup> De civit. Dei XXI. 27.

Multa itaque sunt genera eleemosynarum, quae cum facimus. adjuvamur, ut dimittantur nobis nostra peccata1). Und bas Alles findet fich nicht etwa blog in vereinzelten Stellen, fon= bern burd ben gangen Lehrzusammenhang Augustin's. Gleich= wohl halt er baneben bie Nothwendigfeit ber Satisfactionen gur Gundenvergebung auf bas Entschiedenfte, ja in craffester Form feft. Wir geben aus ben vielen Stellen nur Gine: Non enim sufficit, mores in melius commutare, et a factis malis recedere, nisi etiam de his, quae facta sunt, satisfiat Deo per poenitentiae dolorem, per humilitatis gemitum, per contriti cordis sacrificium, cooperantibus eleemosynis. Beati enim misericordes, quoniam ipsorum miserebitur deus. Non enim dictum est, ut tantum abstineatis a peccatis, sed et de praeteritis, inquit, deprecare dominum ut tibi dimittantur 2). Die Lehre von dem allein genugsamen Berdienst Chrifti, Die Lehre von der Rechtfertigung find einmal nicht erfannt, Die gewohnheitsmäßigen firchlichen Unschauungen find einmal zu mächtig: Augustin begnügt sich, die tieferen Forderungen gründ= licher Bergens= und Lebensbefferung neben die Nothwendigfeit ber äußerlichen Satisfactionen zu ftellen. Dann aber bedurfte es kaum oberflächlich benkender Zeiten, Die bas Tiefere liegen ließen und fich an die äußerlichen Ableiftungen hielten, viel= mehr auf der Stelle mußte biese Theorie zur Irrung um= schlagen: Wenn ein Wieber gut machen des Berfehlten burch Werke schlechterdings nothwendig war, und wenn ein Mensch burch Erweisung aller gemeinen Chriftentugend boch nur einunnüter Anecht bleibt und fein Ueberverdienst erwirbt, auf welches er feine Gunden abrechnen fonnte, fo bleibt Richts übrig, als schließlich boch auf die opera supererogatoria, auf Die Bugungen monchischer Astese zu recurriren. Diesem Puntte eröffnen die halben Gate Augustin's Die Ausficht in folgenschwere Entwickelungen.

Die sich nothwendig immer wieder aufdrängende Frage: wie es aber möglich fei, daß ber Gunder bas Begangene

<sup>1)</sup> Enchir. ad Laurent. cap. 72.

<sup>2)</sup> Hom. 50 ex 50.

burch Leiftungen wieber gut machen fonne? batte ichon feit lange auf mancherlei Auswege geführt. Wir faben bereits, wie großes Gewicht auf die Kurbitte ber Kirche für die Bugenben gelegt ward. Diese Fürbitte ber Kirche ward je langer, je mehr aus bem Gefichtspunfte angeseben, als ob biefe Fürbitten ben Schat bes Guthabens vermehrten, welchen fich ber Büßende burch feine eigenen Gebete und Satisfactionen gur Tilaung seiner Schuld ansammle. Go fagt Ambroffus 1): Velut operibus quibusdam totius populi purgatur et plebis lacrymis abluitur, qui orationibus et fletibus plebis redimitur a peccato, et in homine mundatur interiore. Donavit enim Christus ecclesiae suae, ut unum per omnes redimeret. Noch mehr helfen bagu natürlich die Fürbitten ber Märtyrer, und später ber Beiligen, weshalb es mit zu ben llebungen ber Büßenden geborte, bie Fürbitten ber Seiligen anzurufen. Aber eine gang neue Bendung giebt biefem Dinge Ambrofius. Er behauptet gegen bie Novatianer die Bergebbarkeit aller und jeber Gunben, muß nun aber auch nach feinen eigenen Voraussetzungen nachweisen, baß ber Mensch auch fur schwere Gunden Genugthuung leiften konne, und ba bebenkt er fich benn nicht, zu folgender Argumentation zu greffen: Allerbings könne ber in schwere Gunden Gefallene für folde Bergeben Gotte nicht burch feine eignen Leiftungen gerecht werden; auch das Fürgebet der Kirche helfe ihm da noch nicht genug, ba bie Rirche aus Leuten bestehe, die bazu nicht beilig genug feien; es muffe fich daber ber Bugente für schwere Gunden nach Befferen und Bollfommneren, b. b. nach ben Märtyrern und Beiligen umsehen, daß diese für ihn burch ihr werthvolleres Fürgebet genug thaten. Wenn ihn z. B. bie Movatianer für ben Sat, bag boch nicht alle Gunben vergebbar feien, auf 1 Job. 5, 16. verwiesen, fo schafft er fich biefe Stelle baburch zur Seite, bag er behauptet: Johannes verbiete ba nur die Fürbitte bes firchlichen plebs, Die allerdings nichts nüten könne, wegen ber geringen Beiligkeit besfelben:

<sup>1)</sup> De poenit. I, 15.

Non enim scriptum est: Nullus orabit pro eo; sed: Quis orabit pro eo? hoc est: — singularis vitae aliquis debet orare pro eo qui peccavit in dominum, quia, quo major culpa, eo majora sunt quaerenda suffragia. So durfte am Sinai das Bolf nicht beten, aber wohl Moses für das Bolf. Tales igitur precatores in delictis maximis sunt requirendi. Nam si quicunque de populo orent, non exaudiuntur. I In dem Allen bahnt sich die Anschauung an, daß ein Sünder auch durch Stellvertreter, durch die Kirche, durch die Heiligen, durch gute Freunde und ihre Almosen und guten Werke, genug thun könne — auch ein Ansah folgenschwerer Ententielungen.

Und Augustin wagt biesen Anschauungen nicht mehr mit einer simplen Verneinung entgegen zu treten. Er fühlt bas sittlich Bedenkliche berfelben. Aber er begnügt sich, barauf aufmerksam zu machen, baß body nicht mit Giderheit auszumachen fei, wie Biel und fur welcherlei Gunben einem Gunber bie stellvertretende Genugthuung Anderer helfen moge: Sed quis iste sit modus, et quae sint ipsa peccata, quae ita impediunt perventionem ad regnum Dei, ut tamen sanctorum amicorum meritis impetrent indulgentiam, difficillimum est invenire, periculosissimum definire. Ego certe usque ad hoc tempus cum inde satagerem, ad eorum indaginem pervenire non potui. Et fortassis propterea latent, ne studium proficiendi ad omnia peccata cavenda pigrescat<sup>2</sup>). Ja, Augustin felbst zieht biese Vorstellung in eine andere von ihm angesponnene Gedankenreihe hinein, beren weitere Ausbildung noch viel gefährlicher geworden ift. Augustin faßt bas Uebel in viel tieferer Beise als die frühere Kirche mit ber Gunde jufammen. Die Gunde wirft als ihre Strafe bas lebel, und jeder Gunde fommt ein gewiffes Maag auch äußerlicher Strafe zu. Und biese Strafen werben bem Augustin, Der Die Lehre von ber Rechtfertigung nicht fennt, burch die Bergebung ber Gunden nicht binweggenommen:

<sup>1)</sup> De poenit. I, 8. 9.

<sup>2)</sup> De civ. Dei XXI, 27.

magis enim propter futurum judicium fit remissio peccatorum. Co giebt bie Taufe ben Rindern Bergebung ber Erbfunde, aber unter den Uebeln und dem Elende, welche der Adams= natur einmal beschieden find, bleiben fie gleichwohl ihr Leben lang gefangen. Co ertheilt die Abfolution unzweifelhaft ben Erwachsenen bei geleisteter Buße Bergebung ter nach ber Taufe begangenen Thatsunden, auch ber schweren, fo baß Dieselben beim fünftigen Gericht nicht schaden; aber bas für ihre Gunden gehörende Maaß zeitlicher Strafen und Uebel muffen fie gleichwohl auf fich nehmen; fie haben von der Bergebung ber Gunden nur bas, baß biefe Strafen ihrer fünftigen Geligfeit nicht ichaten. Run aber geschiebt es baufig, baß biese Strafen in biesem Erbenleben nicht vollzogen, sondern auf das künftige Leben verspart werden; wie wir ja oft feben, daß Gunden und Frevel in biefem Leben ftraffrei ausgeben. Wenn es nun gläubigen Chriften geschieht, baß fie in Gunden fallen und boch die bafur gebührenden lebel und Strafen in biesem Leben nicht zu schmeden bekommen, fo muffen fie biefelben ungeachtet ber ihnen zu Theil gewor= benen Bergebung ber Gunten noch in jenem leben nachholen. Sie tonnen bann nicht geradezu in bie ihnen übrigens burch bie Vergebung ber Gunben gewiffe Seligkeit eingehen, fonbern muffen erft burch einen Mittelzustand hindurchgeben, in welchem fie bie bier verwirften, aber nicht erduldeten Strafen und Leiden nachholen, und burch bieselben als durch Keuer geläutert werden. Diefer Mittelzustand ift bann allerdings ein großer Vorzug vor den Ungläubigen und Unbuffertigen, welche, weil fie in Diefem Leben feine Bergebung ber Gunden gesucht und gefunden haben, dort nicht durch einen Mittelzustand in die Seligkeit, fondern fofort in die Berdammnif geben. Der Mittelzustand ift nur fur Die, welche mit ber Absolution fterben, aber noch Strafen abzumachen baben. Gleichwohl ift dieser Mittelzustand eine Bergogerung ber Seligfeit, welche Demjenigen erspart wird, ber fein Maag lebel und Strafen schon biesseits seines Grabes abbuft. Und ba nun biese Strafen baufig bem Gunber in biefem Leben von felbst nicht

zufallen, fo foll man und fo kann man fich felbst freiwillig in diesem Leben ein gewisses Maag von Uebeln und Veini= gungen nach 1. Cor. 11, 31. 32. auferlegen, um baburch bie fonst brüben zu erwartenden Strafen hier vorweg abzubüßen, und fo bes Mittelzustandes überhoben sofort in Die Seligfeit au geben. Es verfteht fich von felbft, bag bies nur unter der Voraussetzung möglich ift, daß der Sünder durch Buße und Glauben Bergebung der Sünden erlangt. Go erhalten benn bie von ben Ponitenten zu leiftenden Bugwerfe ber Demüthigungen, ber Almosen, ber Fasten u. f. w. Die weitere Bedeutung ber anticipirenden Abbugung ber fonft in jenem Leben noch nachträglich zu erwartenden Strafen. Es find bies bekanntlich die Anfänge ber Lehre vom Fegefeuer und bamit aller ber entfittlichenden Confequengen, Die fich ergeben mußten, wenn man die von Augustin noch gestellte Forderung ber inneren Buge und bes Glaubens und feinen Sat, baß Diefe Abbugung nur bem anderweit mit Bergebung Berfebenen nur die außerlichen Strafen tilge, fallen ließ, Strafentilgung und Schuldvergebung identificirte, und ju bem Cat fortschritt, bag man, Die Absolution burch ben legitimen Priefter vorausgesett, fich burch biefe Abbugungen Bergebung und Seligfeit verdienen fonne. Augustinus fest aber auch biefe Borftellungen von ber anticipirenden Abbugung in einem Mittelzustande zu erleibender Strafen mit jener Borftellung von ftellvertretender Genugthung in Berbindung: er giebt es zu, daß man sich z. B. durch Almosen die Freundschaft Solcher erwerben könne, die heiliger als man selbst sind, und bag bann bie zur Bergeltung von folden Freunden ftell= vertretend übernommenen Leiftungen, Fürgebete, Ulmofen, allerdings jur Abbugung zu helfen vermögen; und nur babin reftringirt er biefen Sag, baß folde stellvertretende Leistungen allerdings nur aushülflich Demjenigen helfen konnen, ber felbst wie zur Abbüßung so zur Bergebung durch Besserung bas Seine zu thun nicht versäumt 1).

<sup>&#</sup>x27;) Am übersichtlichsten finden wir diese Anschauungen Augustin's vorgetragen im Enchir. ad Laur. cap. 65-69. De civ. Dei XXI, 27.

Aber die ganze Praris der Kirche, wonach dieselbe nur ten öffentlichen schweren Sünden ihrer Glieder eine geordnete Thätigkeit zuwandte, und in formirter Beise nur auf diese die Beichte und Absolution anwandte, konnte vor der tieseren Erkenntniß Augustins von der Sünde nicht bestehen. Es konnte ihm nicht entgehen, weder daß viele heimliche Sünden eben so schwer und der heilenden Hand kirchlicher Pslege bedürftig waren, als die öffentlichen Berbrechen, noch daß auch den täglichen leichten Sünden gegenüber alle Wachsamkeit Noth sei. So tritt denn mit Augustin auch hinsichtlich der kirchlichen Behandlung wie der heimlichen schwereren Sünden so der täglichen Sünden ein Wendepunkt ein.

Bas bie heimlichen schweren Gunden betrifft, fo hatte bie Borftellung, daß bie fcmeren Gunden überhaupt nur in Folge geleisteter Bufe, nicht vermöge bes täglichen Gebets ver= gebbar seien, nothwendig schon immer zu der sittlichen For= berung und zu bem Rath binführen muffen, auch biefe gu beichten und nöthigen Falls für biefelben Buße ju leiften. Wir haben schon oben gesehen, wie Cyprian Diejenigen belobt, welche, obgleich sie nicht mit ber That verläugnet, fondern nur ben Borfat und versuchlichen Gebanken biefer schweren Gunde gehabt haben, bennoch fich beghalb angeben und ber Buge unterwerfen. Drigenes giebt ben angelegent= lichen Rath, bag man gur Erleichterung feines Gewiffens feine Gunden einem erprobten Argt vertrauen moge, und biefer werbe bann ju rathen wiffen, ob jum Beile bes Cunders und zum Frommen ber Gemeinde eine öffentliche ober eine beimliche Buge nöthig sei'). Wenn bie Worte bes Drigenes noch unentschieden laffen, ob mit bem erprobten Arate ein Geiftlicher ober ein Freund gemeint fei, fo rath Bafilius ber Große bereits entschieden ju ber Beichte vor bem Priefter2); und eine andere Stelle bes Bafilius3) belehrt

<sup>&#</sup>x27;) Hom. II. in Ps. 37. §. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Quaest. 288.

<sup>3)</sup> Epist, canon. cap. 34.

uns, daß es auch vielfach, namentlich von in Unzuchtsfünden verfallenen Frauen aus Gewissensorung geschah, und bag bie Beiftlichen in folden Fällen gur Geheimhaltung verpflichtet waren. Dem entsprach auch bas Berfahren bes Umbrofius, von welchem fein Lebensbeschreiber Paullinus erzählt: Causas criminum, quas illi confitebantur, nulli nisi domino, apud quem intercedebat, loquebatur, bonum relinquens exemplum posteris sacerdotibus, ut intercessores apud deum sint magis quam accusatores apud homines. Auch aus einer Stelle bes Ambrosius selbst 1) geht hervor, daß bamals nicht felten beimliche schwere Gunden gebeichtet und gebußt wurden: Si quis igitur occulta crimina habens, propter Christum tamen studiose poenitentiam egerit, quomodo istic recipit, si ei communio non resunditur? Ja, in ber prientalischen Kirche muß bies schon so häufig vorgekommen fein, baß man einen eigenen Bufpriester, ben πρεσβύτερος έπὶ μετανοίας, anstellte, um bie Beichten beimlicher Gunder entgegen zu nehmen und Diefelben megen ber Abbugung zu berathen; welche Ginrich= tung jedoch ber Bischof Nectarius von Constantinopel, ber Borganger bes Chrysostomus, wieder aufhob, weil fie die Folge hatte, baß Scandale an's Licht ber Deffentlichkeit gezogen wurden2). Je mehr tie Lehre fich befestigte, bag die Schlüffel= gewalt an bem legitimen Amt hange, um so mehr mußte es ja auch als nothwendig erscheinen, bag man auch wegen ber beimlichen ichweren Gunden zur Beichte und Poniteng ichreite.

Bu diesen Borgangen fam nun bei Augustin die tiefere Erfenntniß der Gunde. Er zuerst führt es gründlich aus, daß die Schwere der Sunde am allerwenigsten nach dem äußerlichen Thatbestande ermessen werden könne, daß es damit

<sup>1)</sup> De poenit. I, 16.

<sup>2)</sup> Bon jeher ist bieser Bußpriester von ben römischen Theologen gebraucht worden als ein Beweis für das Alter ihrer Ohrenbeichte, und eben deshalb von den protestantischen Theologen gerade so ansgesochten. Man vergleiche über diese Controverse, der die ihr beisgemessen Bedeutung nicht entsernt zukommt, Steit, das römische Bußsacrament. Franks. a. M. 1854. S. 81. ff.

etwas gang Relatives fei, daß Gott allein die Gunde recht und genau abzumägen vermöge: Quae sint autem levia et quae gravia peccata, non humano, sed divino sunt pensanda judicio'). Go rath er benn, nicht zu warten, bis man von ber Gemeinde her seiner Vergehungen halber angeflagt werbe. fondern felbst sich dem sacerdos zu entdeden und auch die heimlichen Sünden zu beichten2): Qui post uxores vestras vos illicito concubitu maculastis, si praeter vestras uxores cum aliqua concubuistis, agite poenitentiam, qualis agitur in ecclesia, ut oret pro vobis ecclesia. Nemo sibi dicat: Occulte ago, apud deum ago; novit Deus qui mihi cognoscit, quia in corde ago. Ergo sine causa dictum est: Quae solveritis in terra, soluta erunt in coelo? Ergo sine causa sunt claves datae ecclesiae dei? Frustramus evangelium dei, frustramus verba Christi? Und ber sacerdos, bem also gebeichtet worden, wird bann zu bestimmen haben, und nach Beschaffenheit bes Vergebens zu bestimmen wissen, ob öffent= liche ober gebeime Buffe nothwendig ist: Indicet ergo seipsum homo - et cum in se protulerit severissimac medicinae sententiam, veniat ad antistites, per quos illi in ecclesia claves ministrantur, et tanquam bonus incipiens jam esse filius maternorum ordine custodito a praepositis sacrorum accipiat satisfactionis suae modum, ut in offerendo sacrificio cordis contribulati devotus et supplex id tamen agat, quod non solum illi prosit ad recipiendam salutem, sed etiam caeteris ad exemplum. Ut si peccatum ejus non solum in gravi ejus malo sed etiam in scandalo est aliorum, atque hoc expedire utilitati ecclesiae videtur antistiti, in notitia multorum vel etiam totius plebis agere poenitentiam non recuset, non resistat, non lethali et mortiferae plagae per pudorem addat tumorem3). Außer ber Beschaffenheit bes Bergebens foll ber Priefter aber auch andere Umftande

<sup>1)</sup> Enchir. ad Laur. cap. 78.

<sup>2)</sup> Hom. 49. ex 50.

<sup>3)</sup> Hom. 50. ex 50.

berücksichtigen: Nolentes autem reddere, quos novimus et male abstulisse (vie Wucherer), et unde reddant habere. arguimus, increpamus, et detestamur, quosdam clam, quosdam palam, sicut diversitas personarum diversam videtur posse recipere medicinam, nec in aliorum perniciem ad maiorem insaniam concitari'). Bo aber ber Priefter öffent= liche Buge nicht anwendlich halt, ba bat er ben Gunder mit geheimer Buße zu belegen: Ergo ipsa corripienda sunt coram omnibus, quae peccantur coram omnibus. Ipsa vero corripienda sunt secretius, quae peccantur secretius. Sic agamus; et sic agendum est, non solum quando in nos peccatur; sed quando peccatur ab aliquo, ut ab altero nesciatur, in secreto debemus corripere, in secreto arguere, ne volentes publice arguere prodamus hominem. Nos volumus corripere et corrigere; quid si inimicus quaerit audire quod puniat? Novit enim nescio quem homicidam episcopus, et alius illum nemo novit; ego volo illum publice corripere, et tu quaeris inscribere. Prorsus nec prodo, nec negligo; corripio in secreto, pono ante oculos dei judicium, terreo cruentam conscientiam, persuadeo poenitentiam. Hac caritate praediti esse debemus. Unde aliquando homines reprehendunt nos, quod quasi non corripiamus, aut putant nos scire quod nescimus, aut putant nos tacere quod scimus. Sed forte quod scis, et ego scio; sed non coram te corripio, quia curare volo, non accusare. Sunt homines adulteri in domibus suis, in secreto peccant; aliquando nobis produntur ab uxoribus suis plerumque zelantibus, aliquando maritorum salutem quaerentibus; nos non prodimus palam, sed in secreto arguimus. Ubi contigit malum, ibi moriatur malum. Non tamen vulnus illud negligimus, ante omnia ostendentes homini in tali peccato constituto, sauciamque gerenti conscientiam, illud vulnus esse mortiferum2). Und fo macht benn Augustin schließlich neben ben bisher üblichen zwei

¹) Ep. 34.

<sup>2)</sup> Sermon. de Verb. Dom. 16.

Rlaffen von Sunden, nemlich ben taglichen leichten, welche burch bas tägliche Gebet ohne formliches Buthun ber Rirche gefühnt werben, und ben öffentlichen ichweren Sunden, welche öffentlich gebeichtet und gebüßt werden muffen, noch eine britte Rlaffe ber beimlichen schweren Gunden, welche beimlich bem Priefter zu beichten und zu buffen mindeftens ratblich ift: Nisi essent quaedam ita gravia, ut etiam excommunicatione plectenda sint, non diceret Apostolus: congregatis vobis et spiritu meo tradere ejusmodi hominem satanae in interitum carnis, ut spiritus salvus sit in die domini Jesu, - Item nisi essent quaedam non ea humilitate poenitentiae sananda, qualis in ecclesia datur iis qui proprie poenitentes vocantur, sed quibusdam correptionum medicamentis, non diceret ipse dominus: corripe eum inter te et ip sum solum, et si te audierit, lucratus es fratrem tuum. - Postremo nisi essent quaedam sine quibus haec vita non agitur, non quotidianam medelam poneret in oratione, quam docuit, ut dicamus: dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris 1).

Dabei wollen wir auch nicht unbemerkt lassen, wie die Kirche in diesen Zeiten, wo sie sich zuerst zu dem Staate in intimes Verhältniß stellte, das Verhältniß ihrer Strafgewalt zu der Strafgewalt des Staates faßte: Auf der einen Seite zog sie den Verbrecher, den der Staat geurtheilt und gesstraft hatte, nichts desto minder zur Pönitenz, denn die Pönitenz galt ihr nicht als eine Strafe, sondern als ein Heilmittel zur Seligkeit; auf der anderen Seite hielt sie sich nicht für verbunden, den Verbrecher, der ihr sein Verbrechen zum Zweck der Heilung und Absolution reuig beichtete, dem Staate zu entbecken und zur Vestrafung auszuantworten; denn daß der Sünder zu ihr sam, war so anzusehen als wenn er zu Gott kam, und wenn Gott zuließ, daß die Sünde mit dem Schleier des Geheimnisses bedeckt blieb, so hatte die Kirche keine Vers

<sup>1)</sup> De fide et oper, cap. 26.

anlaffung und fein Recht, fie an bas Tageslicht zu ziehen und einen Scandal baraus zu machen.

Bas bie täglichen leichten Gunden betrifft, fo mußte Auguftin nicht nur febr entfernt bavon fein, es leicht mit ben= felben zu nehmen, fondern er hat auch die gange Tiefe bes Bedankens ausgemeffen, bag bas gange biesseitige leben bes Chriftenmenschen eine fortgebende Buge fein muffe. Wir stellen nur folgende Aeußerungen zusammen: Altera vero poenitentia est, cujus actio per totam istam vitam, qua in carne mortali degimus, perpetua supplicationis humilitate subeunda est. Primo quia vitam aeternam, incorruptibilem immortalemque nullus desiderat, nisi eum vitae hujus temporalis, corruptibilis, mortalisque poeniteat. Non enim sic quisquam in vitam novam per sanctificationem baptismi nascitur, ut quemadmodum deponit ibi omnia peccata praeterita, ita etiam statim mortalitatem ipsam carnis corruptionemque deponat. Quodsi ita est - quis dubitet, in quacunque temporali felicitate versemur, poenitere tamen nos debere hujus vitae, ut ad illam incorruptionem tota aviditate curramus. Deinde -- er zeigt ausführlich, wie man im tag= lichen Leben in Uebertretung und Unterlaffung mit ben gebn Geboten Gottes in Biderftreit gerathe, auch wenn man por groben Günden bewahrt bleibe - piget cuncta colligere. quae quisque in se ipso certus comprehendit atque reprehendit, si divinarum scripturarum speculum non negligenter attendat. Quae quamvis singula non lethali vulnere ferire sentiantur, sicuti homicidium ct adulterium, vel caetera hujusmodi, tamen omnia simul congregata velut scabies quo plura sunt necant, et nostrum decus ita exterminant, ut ab illius sponsi speciosi forma prae filiis hominum castissimis amplexibus separent, nisi medicamento quotidianae poenitentiae dissecentur. — Quisquis itaque se diligenter attendens nulla seipsum adulatione seducit, satis intelligit cum quanto periculo mortis aeternae, et cum quanta penuria perfectae justitiae peregrinetur a domino, quamvis

jam in Christo hoc est, in via constitutus redire conetur1). Einer folden Anschauung mußte es als eine Lude erscheinen, baß biefe allen Christenmenschen gemeinsame Lage nicht mit einer firchlichen Beranstaltung, wie wir jest in der Beichte und Absolution baben, bedacht war. Bu einer folden, ober auch nur zu bem Gebanken an eine folde fam ce indeffen in Diefem Zeitraume noch nicht. Alles mas Die romischen Theologen Gegentheiliges vorgebracht baben, beruht auf Beschichtsentstellung. Wohl aber find Augustin und andere Rirchenlehrer Diefer Zeit bemüht, in der Ordnung bes öffent= lichen Gottesbienstes Diejenigen Momente nachzuweisen, von welchen man sagen fann, daß in ihnen die Gemeinde beichte und die Absolution empfange. Go findet Augustin die Beichte ber Gemeinde in bem täglichen Beten bes Baters unfer, und amar in ber fünften Bitte, ferner in ben Gebeten und Gaben ber Oblationen, fofern benfelben auch beprecative Bebeutung gufam, ferner in bem Ritus, baß beim Sprechen ber fünften Bitte im Gottesbienfte ber fungirende Geiftliche und bie Gemeinde an ihre Bruft schlugen: Unde quotidie tundimus pectora? quod nos quoque antistites ad altare assistentes cum omnibus facimus. Unde etiam orantes dicimus, quod in tota ista vita oportet, ut dicamus "dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris." - De quotidianis peccatis hoc dicimus, pro quibus etiam sacrificia elecmosynarum, jejuniorum, et ipsarum orationum ac supplicationum quisque pro suis viribus offerre non cessat. -Nam si non habemus peccata, et tundentes pectora dicimus "dimitte nobis debita nostra", ex hoc ipso certe et graviter nullo dubitante peccamus, cum inter ipsa sacramenta mentimur2). Bor Allem aber wurden bie Quadragesimalfasten, beren erste Spuren sich schon bei Tertullian finden, und beren weitere Ausbildung nachher auch die Ausbildung ber zweiten Bufgeit, bes Abvente, und Mehreres gur Folge hatte, als

<sup>1)</sup> Hom. 50 ex 50.

<sup>2)</sup> Hom. 50 ex 50.

Die eigentliche Beichtzeit ber Gemeinde angesehen. Go bebt Augustin eine feiner in biefer Rirchenjahreszeit gehaltenen Somilien') mit ben Worten an: Dicamus aliquid de utilitate poenitentiae, praesertim quia et dies jejuniorum jam imminet, quo propinguante humiliari animas et domari corpora studiosius decet. Aus ber nemlichen Auffaffung beraus fagt Chrosoftomus2): Beil fonft Biele in ber öfterlichen Zeit leicht= finnig zum Abendmahl gegangen feien, batten bie Bater bie Duadragesimalfasten eingerichtet, damit Alle, in biesen Tagen burch Gebet, Almosen, Fasten, Bigilien, Thranen, Gunbenbekenntniß u. f. w. gereinigt, mit bereitetem Bergen bergutreten könnten. Das Moment ber gemeinen Absolution bagegen lag im Gemeindegottesbienft in ber datio pacis: Nach ben apoftolischen Constitutionen3) nemlich ertheilt ber Bischof, nach= bem bie Ratechumenen u. f. w. entlaffen find, und bas Rirchen= gebet für bie Gläubigen, welches wesentlich beprecativen In= balts ift, bargebracht ift, ber Gemeinde ben Frieden mit ben Worten ,,ή ελρήνη τῶ θεῦ μετὰ πάντων ὑμῶν", worauf bann bie Gemeinde fich unter einander ben Friedenstuß giebt und bamit sich auch gegenseitig die Günden vergiebt. In ber That find ja auch in diesen Momenten bes öffentlichen Gottes= bienftes die gemeine Beichte und Absolution wirklich enthalten. Und wenn man für jest auch noch nicht bagu fchritt, bas Beicht= institut auch für die täglichen Gunden auszubilden, vielmehr ce bem Gewiffen jedes Gemeindegliedes überließ, bei diefen gottesdienstlichen Bornahmen für fich zu beichten und fich bie Absolution zu entnehmen, so läßt fich boch baraus, daß bie Rirchenlehrer biefer Zeit in biefem Ginne auf biefe Momente bes Gottesbienftes binweifen, bestimmt erkennen, wie fich ihnen Die Nothwendigkeit einer firchlichen Pflege auch binfichtlich ber täglichen Gunben fühlbar machte.

In dem Allen zeigen fich uns mithin Anfape zu einer firchlichen feelforgerlichen Behandlung auch der heimlichen

<sup>&#</sup>x27;) Hom. 27. ex 50.

<sup>2)</sup> Contr. Jud. hom. III, 4.

<sup>3)</sup> VIII, 11.

schweren und ber täglichen Sünden, und zwar nach benselben Grundfäßen und in derselben Beise, nach welcher sich die kirchliche Behandlung der öffentlichen schweren Sünden seit Alters gestaltet hatte.

Endlich mußte nothwendig auch ber bisber von ber Rirche befolgte Grundsat, für grobe Gunden nur eine einmalige Ponitenzleiftung zuzulaffen und bem Rudfälligen eine zweite Rirchenbuße zu versagen, bem Augustin bebenklich und wankend werden. Ambrofius halt biefen Grundfat noch ent= schieden fest. Gang bestimmt spricht er aus, bag alle und jede Sunder, auch die schwerften, gur Kirchenbuffe und bedingungs= weise zur Absolution zugelaffen werben muffen: Deus distinctionem non facit, qui misericordiam suam promisit omnibus, et relaxandi licentiam sacerdotibus suis sine ulla exceptione concessit 1). Auch Judas bätte absolvirt werden können. wenn er feine Buge nicht bei ben Juden fondern bei Chrifto gethan hatte2). Und barin ift Augustin gang mit ibm ein= perstanden: In quibuscunque peccatis non perdit viscera pia mater ecclesia3). Aber Ambrosius spricht sich noch ganz ent= fchieden gegen jede wiederholte Ponitenzleiftung aus: Merito reprehenduntur, qui saepius agendam poenitentiam putant, quia luxuriantur in Christo. Nam si vere agerent poenitentiam, iterandam postea non putarent, quia sicut unum baptisma ita una poenitentia, quae tamen publice agitur. Nam quotidiani nos debet poenitere peccati, sed haec delictorum leviorum, illa graviorum4). Augustin bagegen, bem sich ber Reichthum ber göttlichen Gnabe so tief erschloffen batte, er= fennt zwar in der bisherigen Sitte ber Rirche Die gute Absicht, die Rücksicht auf sittlichen Ernst, an, kommt aber boch schließlich babin, bag er bie Bulaffung gur wiederholten Ponis teng nicht bloß für möglich sontern für nothwendig balt: In tantum autem hominum aliquando progreditur iniquitas, ut

<sup>1)</sup> De poenit. I, 2.

<sup>2)</sup> Ibid. II, 5.

<sup>3)</sup> Hom. 27 ex 50.

<sup>4)</sup> De poenit. II, 10.

etiam post actam poenitentiam, post altaris reconciliationem vel similia vel graviora committant, et tamen deus facit etiam super tales oriri solem suum, nec minus tribuit quam ante tribuebat largissima munera vitae ac salutis. Et quamvis iis in ecclesia locus humillimae poenitentiae non concedatur, Deus tamen super eos suae patientiae non obliviscitur. Ex quorum numero si quis nobis dicat: aut date mihi eundem iterum poenitendi locum, aut desperatum me permittite, ut faciam quidquid libuerit, quantum meis opibus adjuvor, et humanis legibus non prohibeor, in scortis omnique luxuria damnabili quidem apud dominum sed apud homines plerosque laudabili; aut si me ab hac nequitia revocatis, dicite utrum mihi aliquid prosit ad vitam futuram, si in ista vita illecebrosissima voluptatis blandimenta contempsero, si libidinum incitamenta frenavero, si ad castigandum corpus meum multa mihi etiam licita et concessa subtraxero, si me poenitendo vehementius quam prius excruciavero, si miserabilius ingemuero, si flevero uberius, si vixero melius, si pauperes sustentavero largius, si caritate (quae operit multitudinem peccatorum) flagravero ardentius: quis nostrum ita desipit, ut huic homini dicat: Nihil tibi ista proderunt in posterum, vade saltem vitae hujus suavitate perfruere? Avertat deus tam immanem sacrilegamque dementiam. Quamvis ergo caute salubriterque provisum sit, ut locus illius humillimae poenitentiae semel in ecclesia concedatur, ne medicina vilis minus utilis esset aegrotis, quae tanto magis salubris est, quanto minus contemptibilis fuerit, quis tamen audeat dicere deo: Quare huic homini, qui post primam poenitentiam rursus se laqueis iniquitatis obstringit, adhuc iterum parcis? Quis audeat dicere erga istos non agi, quod apostolus ait: Ignoras quia patientia dei ad poenitentiam te adducit? Aut istis exceptis esse definitum, quod scriptum est: Beati omnes, qui confidunt in eum? Aut ad istos non pertinere, quod dicitur: Viriliter agite, et comfortetur cor vestrum, omnes qui speratis in dominum? Cum igitur super peccatores tanta sit patientia, tanta misericordia

Dei, ut in hac temporali vita, moribus emendatis, non damnentur in aeternum, qui nullius quae sibi praebeatur exspectat misericordiam, quoniam nemo est illo beatior, nemo potentior, nemo justior: quales non esse oportet homines erga homines, qui hanc vitam nostram, quantacunque laude, cam sine peccato esse non dicimus<sup>1</sup>)? Auch hier sehen wir ben Augustin eine Beränderung des bisherigen Systems ansbahnen, die sich in dem folgenden, nun näher zu betrachtens den Zeitraume vollzog.

## 3. Die Zeit vom Augustinus bis zur Reformation.

Schon in dem ersten Jahrhundert dieses Zeitraums beginnt der Umschwung, den wir am Schlusse des vorigen indicirt sahen, sich zu vollziehen. Die kirchenregimentliche Thätigkeit Leo des Großen († 461) bildet den Mittelpunkt dieser Beränderungen.

Das Erste, was uns begegnet, ist, daß die noch von Ambrosius so urgirte kirchliche Regel, nur eine einmalige öffentliche Buße zuzulassen, aufgegeben wird. Der Kirchensgeschichtsschreiber Sozomenus, der um die Mitte des 5ten Jahrhunderts lebte, drückt sich bereits so aus, als ob die Zulassung einer mehrmaligen Buße zu seiner Zeit eine gewohnte Sache gewesen?).

Von noch bedeutenderer Bichtigkeit ist die Ausdehnung, welche das Bußwesen gewann. Zwar hält Leo der Große noch sest, daß leichte Sünden, in That oder Bort vollbracht, nimmermehr der Kirchenbuße unterworsen werden dürsen. An die Bischöse der Provincia Viennensis schreibt er 3): Nulli Christianorum sacile communio denegetur. – Cognovimus enim, pro commissis et levibus verbis quosdam a gratia communionis exclusos, et animam, pro qua Christi sanguis essus est, irrogatione tam saevi supplicii sau-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ep. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VII, 16.

<sup>3)</sup> Ep. 89. Wir citiren nach ber Ausgabe ber Werfe Leo's: Antwerpen, 1583.

ciatam, et inermem quodammodo, exutamque omni munimine diabolicis incursibus, ut facile caperetur, objectam. Aber nach altkirchlicher Weise bie leichten Gunden und beren Beilung bem privaten Gewiffen bes Gingelnen ohne Mit= wirkung ber Rirche zu überlaffen, ift er weit entfernt. am Enbe bes porigen Zeitraums entstehende Anschauung, baß die firchlichen Fastenzeiten die allgemeine Buffanstalt für alle nicht in schweren Gunden gefangenen Chriften fei, erscheint bei ihm völlig ausgebildet. Er kennt bereits Quartalfaften, nemlich außer ber Quadragesima und bem Advent noch bie Faftenzeit nach Pfingften und die Faftenzeit im Geptember: - jejuniis, quae ex doctrina sancti spiritus ita per totius anni circulum distributa sunt, ut lex abstinentiae omnibus sit ascripta temporibus; siquidem Jejunium vernum in Quadragesima, aestium in Pentecoste, autumnale in mense septimo, hyemale autem in hoc, qui est decimus, celebramus'). Unter biefen Bufgeiten ift bie Quabragesima bie bedeutenbste: Paschalis quippe festivitatis hoc proprium est, ut tota ecclesia remissione gaudeat peccatorum, quae non in iis tantum fiat, qui sacro baptismate renascuntur, sed etiam in iis, 'qui dudum in adoptivorum sorte numerantur. Quamvis enim principaliter novos homines faciat regenerationis ablutio, quia tamen semper necessaria est omnibus contra rubiginem mortalitatis quotidiana renovatio, et inter profectum gradus nullus est, qui non semper melior esse debeat, generaliter adnitendum est, ut in die redemptionis nemo inveniatur in vitiis vetustatis?). Die öfterliche Beit ift bie Zeit ber Gundenvergebung, nicht allein als die allgemeine Taufzeit für die Nichtdriften, fondern auch für die Chriften vermoge ber ihr voraufgebenden Faftenzeit. Golde Bergebung aber ift allen Chriften nöthig: natura quippe mutabilis et de peccati labe mortalis, licet etiam jam redempta et sacro baptismate sit renata; in quantum est passibilis, in tantum

<sup>1)</sup> Sermo 8 de Jejunio decimi mensis.

<sup>2)</sup> Sermo 6 de Quadrag.

est ad deteriora proclivis, corrumpereturque carnali desiderio, nisi spiritali muniretur auxilio 1). Es bringt auch unausbleiblichen Schaden, wenn man folde Bergebung nicht fucht: Neque enim quidquid differtur, aufertur, aut condemnationem evasit, qui indulgentiam non quaesivit. Cujus quidem implorandae non una omnibus causa est, quia multis modis multisque mensuris et peccatum a peccato et crimen distat a crimine. Sed quia universitas fidelium ad perfectam innocentiam et ad plenam debet tendere puritatem, - omni instantia et virtute nitendum est, ut guidguid secretum conscientiae maculat, quidquid aciem mentis obscurat, diligentissimis emendationibus deleatur2). Diese nothwendige Tilgung ber Günden geschieht nun aber burch bie frommen llebungen, zu welchen in ben Kastenzeiten bie Kirche anleitet: quia castigatio corporis, et instantia orationis tunc veram obtinent puritatem, cum eleemosynarum sanctificatione nitescunt3). Fasten, Beten, Almosen geben foll nun freilich auch ber Einzelne für fich immer, aber es hilft zur Tilgung ber Gunden mehr, wenn es in Gemeinschaft mit ber gangen Rirde und in der von biefer geordneten Beife geschieht: Quamvis enim pulchrum sit atque laudabile, ut singula quaeque membra corporis Christi propriis ornentur officiis; excellentioris tamen est actionis sacratiorisque virtutis, cum in unum propositum piae plebis corda concurrunt, ut diabolus, cui sanctificatio nostra supplicium est, non solum a parte, sed etiam a soliditate superctur.4) — Divinarum namque reverentia sanctionum, inter quaelibet spontaneae observantiae studia, habet semper privilegium suum, ut sacratius sit quod publica lege celebratur, quam quod privata institutione dependitur. Exercitatio enim continentiae, quam sibi quisque proprio arbitrio indicet, ad utilitatem cujusdam pertinet portionis; jejunium, vero, quod universa

<sup>1)</sup> Sermo 7 de Jejun. decimi mensis.

<sup>2)</sup> Sermo 12 de Quadrag.

<sup>3)</sup> Sermo 7 de Jejun. dec. mens.

<sup>4)</sup> Ibidem.

ecclesia suscipit, neminem a generali purificatione sejungit; et tunc fit potentissimus Dei populus, quando in unitatem sanctae obedientiae omnium fidelium corda conveniunt, et in castris militiae christianae similis ex omni parte praeparatio et eadem est ubique munitio. - In multis enim, sicut scriptum est, offendimus omnes. Et, licet quotidiano Dei munere a diversis contaminationibus emundemur, inhaerent tamen incautis animis plerumque maculae crassiores, quas oportet diligentiori cura ablui et impendio majore deleri. Plenissima autem peccatorum obtinetur abolitio, quando totius ecclesiae una est oratio et una confessio. Si enim duorum vel trium sanctorum pio consensui omnia quae poposcerint, dominus praestanda promittit, quid negabitur multorum millium plebi, unam observantiam pariter exequenti et per unum spiritum concorditer supplicanti? Magnum est in conspectu domini valdegue pretiosum, cum totus Christi populus eisdem simul instat officiis, et in utroque sexu omnes gradus omnesque ordines eodem cooperantur affectu, cum in declinando malo ac faciendo bono percunctorum et una sententia est, cum in operibus servorum suorum glorificatur deus, et totius pietatis autori in multarum gratiarum actione benedicitur. Aluntur esurientes, vestiuntur nudi, visitantur infirmi, et nemo quod suum est quaerit sed quod alterius, dum ad relevandam alienam miseriam unicuique mensura sua sufficit, et facile est invenire hilarem datorem, ubi modum operis ratio temperat facultatis. Per hanc autem Dei gratiam, quae operatur omnia in omnibus, communis fidelium fructus et commune fit meritum, quoniam quidem potest et eorum par esse animus, quorum impar est census, et cum alter de alterius laetatur largitate, cui aequari non potuit impendio, aequatur affectu'). Diefer gemeinsamen Bugwirfung aber muß bann ber Einzelne sich nach feinem Bermogen unterftellen, um auch an bem gemeinsamen Berdienft und ber gemeinsamen Gnade Theil zu haben: Nihil a quoquam arduum,

<sup>1)</sup> Sermo 3 de Jejun. septimi mensis.

nihil asperum quaeritur, nec aliquid nobis, quod vires nostras excedat, indicitur, sive in abstinentiae castigatione, sive in eleemosynae largitate. Sciunt singuli, quid possint, quidve non possint. Ipsi modulum suum pendant, ipsi justa et rationabili taxatione se censeant, ut sacrificium misericordiae non cum tristitia offeratur, nec inter damna numeretur. Hoc pio impendatur operi, quod cor justificet, quod conscientiam lavet, quod denique et accipienti prosit et danti'). So seben wir daß ganze für offenbare schwere Sünder außgebisdete Bußsuffen, allerdings unter veränderten Formen, auf die ganze Gemeinde übertragen, und nur daß fehlt noch, daß diese allgemeine Confession und Satisfaction zur speciellen wird.

Wenn Leo der Große so bestrebt war, schon die Tilgung ber leichten täglichen Sünden in die firchlichen Ordnungen zu fassen, so werden wir noch viel mehr wegen der beimlichen schweren Gunten ein Gleiches erwarten muffen. Wir baben gesehen, wie Augustinus barauf brang, bag auch biese bem Bischofe gebeichtet und von bemselben seelsorgerlich behandelt würden. Alle damaligen Zeitvorstellungen unterftütten biefen Rath Augustins, und es ward bald allgemeine Sitte, daß auch die mit beimlichen schweren Gunden Beladenen ben Bischöfen heimlich beichteten. Da nun aber bas Berfahren ber Bischöfe in folden Källen noch nicht firchlich geregelt war, fo schlugen unter ben italischen Bischöfen Manche ben Weg ein, daß fie folde beimlide schwere Gunder nicht allein ber öffentlichen Kirchenbuße unterstellten wie die offenbaren groben Sünder, sondern sie auch öffentlich burch Ablesung eines Verzeichniffes ihrer von ihnen beimlich entbedten Gunben vor der Gemeinde beichten ließen. Das Ilnzutreffende Dieses Berfahrens lag auf ber Sand: Das aufgebedte Bergeben erregte unnöthigen Scandal, der lebelthäter murbe bem etwa von ihm Geschädigten, so wie ben burgerlichen Gerichten baburch benunciirt, man wagte nicht mehr Beimliches zu

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ep. 80.

beichten. Lev unterfagte baber in seinem Briefe an Die Bischöfe in Campanien, Samnium und Picenum biefes Berfahren: Illam etiam, contra apostolicam regulam, quam nuper agnovi a quibusdam illicita usurpatione committi, modis omnibus constituo submoveri, de poenitentia videlicet, quae ita a fidelibus postuletur, ne de singulorum peccatorum genere libellis scripta professio publice recitetur, cum reatus conscientiarum sufficiat solis sacerdotibus indicari confessione secreta. Quamvis enim plenitudo fidei videatur esse laudabilis, quae propter dei timorem apud homines erubescere non veretur, tamen, quia non omnium hujusmodi sunt peccata, ut ea, quae poenitentiam poscunt, non timeant publicare, removeatur tam improbabilis consuetudo, ne multi a poenitentiae remediis arceantur, dum aut erubescunt, aut metuunt inimicis suis sua facta reserari, quibus possint legum constitutione percelli. Sufficit enim illa confessio, quae primum deo offertur, tunc etiam sacerdoti, qui pro delictis poenitentium precator accedit. Tunc enim demum plures ad poenitentiam poterunt provocari, si populi auribus non publicetur conscientia confitentis. Diese Berordnung ift von außerordentlicher Tragweite. Leo unterfagt barin nicht bloß bie öffentliche Beichte ber heimlichen schweren Gunden. fondern er ftellt auch ben bisher nicht gefannten Grundfat, baß es ber Beichte vor ber Gemeinde nicht bedürfe, sondern daß bie Beichte vor dem sacerdos genüge, in unbeschränkter Allgemeinheit auf. Dieser Grundsatz mußte aber auch bei öffentlichen schweren Sunden, wo man sie bisher für nöthig erachtet hatte, die öffentliche Beichte als unnöthig erscheinen lassen, und so zur Abschaffung der öffentlichen Buße auch bei schweren offenbaren Sünden beitragen, was er denn auch zwar noch nicht junächst, aber später wirklich gethan hat. Gobann untersagte Lev in jener Berordnung wohl die öffentliche Beichte, aber er untersagte nicht, auch solchen heimlichen schweren Gundern die nöthigen Satisfactionen, Bußungen aufzulegen. Dahin konnten weder Leo noch die Bifchofe jene Berordnung verstehen, benn Lev wie bie Bifchofe waren tief

von der Vorstellung durchdrungen, daß es ohne satissactio teine Sündenwergebung gebe. Wenn daher die Bischöfe gehalten wurden, bei heimlichen schweren Sünden von dem öffentlichen Bekenntnisse abzustehen, so wurden sie eben damit gezwungen, solchen Sündern auch die Satissactionen im Geheimen aufzulegen, sie zur Privatbuße anzuhalten. Leo führte mithin durch jene Verordnung, zwar noch nicht für die offenbaren schweren Sünden und noch weniger für die leichten täglichen Sünden, wohl aber für die heimlichen schweren Sünden die Privatbuße ein. Augustin hatte diese Sünden zuerst als besondere Klasse gezählt; Leo ordnete das kirchliche Verfahren mit denselben.

Bir muffen aber noch besonders einige Unwendungeni bemerken, welche Lev von Diefer Privatbuffe machte. Bigber war es, wenn Geiftliche in schwere Gunden verfielen, fo gehalten worben, daß diefelben dann erft ihr geiftliches Umt nieberlegten, in ben Laienstand gurudtraten, und barauf unter Die Bugenden gestellt wurden, um bemnächst auch nicht wieder in bas geiftliche Umt einzutreten. In biefem Ginne hatte noch ber 4. Canon des Concils zu Dranges (441) verordnet. daß den Geiftlichen nicht gewehrt werden folle, in die Bußordnung einzutreten. Leo nun gieht aus biefer Dronung, welche ben Geiftlichen nicht als Geiftlichen öffentlich buffen ließ, burch völlige Umkehrung ihres Sinnes und ihres Ber= fahrens, ben Schluß, daß ber Beiftliche nicht unter öffentliche sondern unter Privatbuge zu ftellen fei. Alienum est, schreibt er an den Bischof Rufticus von Narbonne'), a consuetudine ecclesiastica, ut qui in presbyterali honore aut in diaconi, gradu fuerint consecrati, ii pro crimine aliquo suo per manus impositionem remedium accipiant poenitendi; quod sine dubio ex apostolica traditione descendit, secundum quod scriptum est (1 Regg. 2.): Sacerdos si peccaverit, quis orabit pro co? Unde hujusmodi lapsis, ad promerendam misericordiam dei, privata est expetenda secessio,

<sup>1)</sup> Ep. 92. cap. 1.

ubi illis satisfactio, si fuerit digna, fit etiam fructuosa! Er feste alfo bei ben Beiftlichen bie Privat= buße geradezu an die Stelle der öffentlichen, weil lettere allerdings mit bem Charafter bes geiftlichen Amts nicht ver= träglich war, und nicht zuließ, daß ber Bußende in demfelben verblieb. Run aber naben wir ber Zeit, wo bie Rirche, burch Die Bölferwanderungen bedrängt und mit ben Schaaren neubekehrter Barbaren gefüllt, ihre Bucht faum an ihren Dienern geltend machen konnte, und ben Gemeindegliedern Bieles bin= geben lassen mußte. Wenn man gerade in Dieser Zeit die Bucht an ben Geiftlichen babin milberte, bag man, um fie nicht aus bem Umte zu ftogen, bei ihnen bie Privatbuße an bie Stelle ber öffentlichen treten ließ, wie leicht mußte man in späterer Zeit, als man bie Bucht an ben Gemeinden ernft= licher wieder aufnahm, babin fommen, nun auch bei Laien Die Privatbufie an Die Stelle ber öffentlichen treten qu laffen?

Leo ber Große wendete aber auch die Privatbuße nicht allein bei heimlichen ichweren Gunden an, sondern auch bei öffentlichen schweren Sunden geringeren Grades ober wenn sie eine mildere Beurtheilung zuließen. Er verordnet in bem oben angeführten Briefe 1): Qui convivio solo gentilium et escis immolatitiis usi sunt, possunt jejuniis et manus impositione purgari, ut deinceps ab idolothytis abstinentes sacramentorum Christi possint esse participes. Si autem aut idola adoravere, aut homicidiis vel fornicationibus contaminati sunt, ad communionem cos, nisi per poenitentiam publicam, non oportet admitti. Wer bie Gögen wirflich angebetet bat, foll wie der Mörder und Chebrecher öffentlich bugen; wer aber nur an beidnischen Gaftmählern und dem Genuß von Opferfleisch Theil genommen bat, für ben genügt bie Privat= buße. Er macht also gegen die bisherige Praxis innerhalb ber öffentlichen ichweren Gunden einen Unterschied gwischen fcweren und minder schweren, und substituirt für die letteren

<sup>1)</sup> Cap. 18.

der öffentlichen Buße die Privatbuße. Ein Schritt mehr zur Umwandlung der ersteren in die letztere.

Aus der lestangeführten Stelle ersehen wir aber auch, worin die Privatbuße bestand: Auf das heimliche Bekenntniß legte der sacerdos dem Büßenden Fasten auf, und absolvirte ihn demnächst unter Handauslegung, die aber nicht "ante apsidem", sondern privatim geschah. Als einziges Bußmittel und einzige Satisfaction erscheint hier das Fasten; natürlich, da die anderen Satisfactionen sich die Deffentlichseit bedingten und folglich für die Privatbuße nicht paßten. Wir werden später sehen, wie in demselben Maaße, in welchem die Privatbuße die öffentliche verdrängt, auch das Fasten zum hauptsfächlichsten Bußmittel wird.

Seit dieser Zeit nun erscheint die bisher unbekannte Privatbuße als ordentliches Kirchenzuchtmittel neben der öffentslichen Buße, zwar noch nicht für leichte oder ganz schwere öffentliche Sünden, aber für heimliche schwere und öffentliche minder schwere Sünden, und die Concilien messen der einen und der anderen ihre Sphäre zu<sup>1</sup>).

Im Nebrigen blieb die öffentliche Kirchenbuße für die schweren öffentlichen Bergehungen zunächst noch in Uebung; und wenn auf der einen Seite ihre Anwendung durch die Einführung der Privatbuße beschränkt ward, so ward sie dasgegen nach einer anderen Seite hin auch wieder erweitert. Bon jeher hat der Begriff der schweren Sünden etwas Schwankendes gehabt, und seine nähere Bestimmtheit oft durch die Zeitverhältnisse empfangen, je nachdem diese der Kirche gewisse Bergehungen besonders bedrohlich machten. So wird es Den, der sich in die Zeiten Leo des Gr. versetz, nicht wundern, wenn derselbe auch Diejenigen, welche absgelegtes Mönchsgelübde brachen, der Kirchenbuße untersworsen Inche er auch Diejenigen, welche sich nach in der orthodoren Kirche erhaltener Tause bei Häretisern wieders

<sup>2</sup>) Ep. 92. cap. 12-14.

<sup>1)</sup> Cf. Conc. Venet. (v. J. 465) can. 3. Matiscon (v. J. 581) can. 18.

taufen lassen, nur nach geleisteter Pönitenz in die Kirchensemeinschaft wieder aufgenommen dwissen will. Die Conscilien zu Oranges v. J. 441, zu Baison v. J. 442, zu Arles v. J. 451, zu Angers v. J. 453, zu Tours v. J. 461 stellen außer den bisherigen Capitalfünden nicht allein die mit diesen verwandten Bergehungen des Mitmachens heidnischer Gebräuche, der Wahrsagerei, des Buchers, des falschen Zeugsnisses, sondern auch den Bruch des Mönchsgelübdes, den Bruch des den Kirchen zustehenden Afytrechts, den Rücktritt aus dem geistlichen Amt in weltliche Beruse, die Bergreifung an kirchlichem Gut und Eigenthum, und andere Contraventionen gegen kirchliche Ordnungen unter öffentliche Kirchensbuße — wodurch natürlich der Begriff der Kirchenbuße allmählig verändert, und zwar veräußerlicht ward, indem sie dadurch mehr und mehr den Charafter einer kirchenpolizeislichen Strafe gewann.

Die Form der öffentlichen Buße blieb zwar für jest noch unverändert. Je mehr aber die Kirche sich mit bekehrten Germanen füllte, um so mehr gewannen auch germanische Bolkösitten auf dieselbe Einfluß: so z. B. verordneten das Concil zu Autün v. J. 506 und das Toletanische v. J. 589, daß büßende Männer sich das Haupt= und Barthaar scheeren, büßende Frauen aber einen Bußschleier tragen sollen. — Daß die Reconciliation der Büßenden, wenn nicht Todessgesahr Anderes gebot, bereits regelmäßig am Grünen Donnersztage geschah, ergiebt eine Stelle in den Homilien Lev des Großen, wo er bei Aufzählung alles Dessen, was in der heiligen stillen Woche dem Teufel zum Troße geschehe, sagt: Lapsos quoque et insidiarum suarum fraude deceptos poenitentiae lacrymis ablui, et portas misericordiae apostolica clave reserante ad remedia reconciliationis admitti ?).

Wie in den bisher besprochenen Punkten Leo der Große aus den von Ambrofius und Augustinus aufgestellten Prä=

<sup>&#</sup>x27;) Ep. 79 an den Bischof Nicetas von Aquileja cap. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sermo 11 de Quadrag.

miffen die practischen Consequenzen zieht, so auch und noch viel mehr hinfichtlich des Berhältniffes ber göttlichen Gunden= vergebung zu ber Kirche und ihrem Amte. Schon in einer ber vorangeführten Stellen1) trafen wir die Worte: Sufficit illa confessio, quae primum deo offertur, tunc etiam sacerdoti, qui pro delictis poenitentium precator accedit. Noch eingehender spricht er fich bierüber in seinem Briefe an ben Bischof Theodor von Friaul 2) aus: Quid de poenitentium statu ecclesiastica habeat regula, non tacebo. Multiplex misericordia dei ita lapsibus subvenit humanis, ut non solum per baptismi gratiam, sed etiam per poenitentiae medicinam spes vitae reparetur aeternae; ut qui regenerationis donum violassent, proprio se judicio condemnantes ad remissionem criminum pervenirent, sic divinae bonitatis praesidiis ordinatis, ut indulgentia dei nisi supplicationibus sacerdotum nequeat obtineri. Mediator enim dei et hominum homo Jesus Christus hanc praepositis ecclesiae tradidit potestatem, ut et confitentibus actionem poenitentiae darent, et eosdem salubri satisfactione purgatos ad communionem sacramentorum per januam reconciliationis admitterent. Cui utique operi incessabiliter ipse salvator intervenit, nec unquam ab his abest, quae ministris suis exequenda commisit dicens: Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem saeculi, ut, si quid per servitutem nostram bono ordine et gratulando impletur effectu, non ambigamus per spiritum sanctum fuisse donatum. Si autem aliquis eorum, pro quibus domino supplicamus, quocunque interceptus obstaculo, a munere indulgentiae praesentis exciderit et, priusquam ad constituta remedia perveniat, temporalem vitam humanam conditione finierit; quod manens in corpore non receperit, consequi, exutus carne non poterit. Nec necesse est nos eorum, qui sic obierint, merita actusque discutere, cum dominus deus noster, cujus judicia

<sup>1)</sup> Ep. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ep. 91.

nequeunt comprehendi, quod sacerdotale ministerium implere non potuit, suae justitiae reservayerit, ita potestatem suam timeri volens, ut hic terror omnibus prosit, et quod quibusdam tepidis aut negligentibus accidit, nemo non metuat. Multum enim utile ac necessarium est, ut peccatorum reatus ante ultimum diem sacerdotali supplicatione solvatur. His autem, qui in tempore necessitatis et in periculi urgentis instantia praesidium poenitentiae et mox reconciliationis implorant, nec satisfactio interdicenda est nec reconciliatio deneganda, quia misericordiae dei nec mensuras possumus ponere nec tempora definire. - Unde oportet unumquemque Christianum conscientiae suae habere judicium, ne converti ad Deum de die in diem differat; nec satisfactionis sibi tempus in fine vitae suae constituat, quem periculose ignorantia humana concludit, ut ad paucarum horarum spatium se reservet incertum et, cum possit pleniori satisfactione indulgentiam promereri, illius temporis angustias eligat, quo vix inveniat spatium vel confessio poenitentis vel reconciliatio sacerdotis. Verum, ut dixi, etiam talium necessitati ita auxiliandum est, ut nec actio illis poenitentiae nec communionis gratia denegetur, si eam etiam amisso iis vocis officio per indicium integri sensus quaerere comprobentur. Quod si aliqua vi aegritudinis ita fuerint aggravati, ut, quod paulo ante poscebant, sub praesentia sacerdotis significare non valeant, testimonia iis fidelium circumstantium prodesse debebunt, ut simul et poenitentiae et reconciliationis beneficium consequantur. Hiernach ist - man vergleiche Die gesperrt gedruckten Worte - Bergebung von Geiten Gottes nur burch die Intercession ber sacerdotes zu erlangen. Und wenn bei Ambrosius und Augustinus boch noch Anklänge an den Gedanken vorkamen, daß bas firchliche Amt Ber= gebung ber Gunden durch Bollzug der Gnadenmittel verleihe, jo fehlen folde Anflange hier ganglich. Dagegen erscheint ber sacerdos hier schon geradezu als der precator, als ber intercessor, als, wie es anderswo heißt, Derjenige qui pro peccatore offert. Es hat sich inmittelst die Lehre vom Abend=

mahlsopfer völlig ausgebildet und mit dem Amtsbegriff ver= Richt sowohl als Berwalter der Gnadenmittel. fondern weil er vermöge feines Amtscharafters ein Mittler zwischen Gott und ben Menschen ift, beffen Thun, wenn es nur legitim und bono ordine geschieht, ber Berr prafent sein und ber beilige Beift folgen muß, vermittelt ber Priefter ben Menschen alle Gnaben Gottes, und bem Gunber bie Ber= gebung. Nicht burch bie Gnabenmittel, nicht burch bie Berkundigung bes Evangeliums, sondern burch ben Priefter und fein mittlerisches Thun wird ber Gunder absolvirt. Wir erfahren überbem, was ber Priefter bem Gunter gegenüber im Einzelnen zu thun batte: er bat Die Beichte entgegen gu nehmen, bie entsprechenden Satisfactionen aufzulegen, ichließ= lich zu reconciliiren. Daß diese Stellung bes Priefters zur Sache alsbald auch priesterlichen Uebermuth erzeugen mußte, lieat auf ber Sand: Leo felbst muß einschärfen ), baß bie Rirchenbuße nicht nach priesterlicher Willführ und nicht ohne ordentliche gerichtliche Untersuchung auferlegt werden dürfe.

Mus dem Allen aber folgte unbedingt weiter, bag bem Leo die Beichte vor bem Priester und die Absolution burch benselben als jur Geligkeit nothwendig erscheinen mußte. Die eben angeführte Stelle - man vergleiche die gesperrt gedruckten Worte - fpricht bies auch unumwunden aus. Eben barum besteht er auch barauf, bag Denen, welche innerhalb ber Bußzeit vor geschehener Reconciliation von Todesgefahr überrascht werben, Die Reconciliation nicht ver= fagt werben, bag bies felbst bei Denen nicht geschehen solle. welche hieran burch Berschiebung ber Buge selbst schuldig find. ja daß Diejenigen, welchen die Rrankheit den Gebrauch ber Sprache nimmt, auf bas Zeugniß ber Umftebenben bin absolvirt werden sollen. Und wenn er sich über die Frage: Was denn aus Denen werde, welche die Buße anfangen, aber abbrechen por erlangter priesterlicher Reconciliation, und fo ohne lettere versterben? scheinbar zweifelhafter ausspricht.

<sup>1)</sup> Ep. ad Paullinum. Bibl. P. P. max. T. VIII. p. 550.

und nicht abgeneigt scheint, fur fie boch noch eine Gnabe Gottes offen zu lassen; so ist dies doch nur Schein, und jeden Falls hat schon Faustus von Riez († 493) die Consequenz ganz vollständig gezogen, wenn er sagt: Tria itaque haec 'capitalia: sacrilegium, adulterium, homicidium. Nisi haec perfectae poenitentiae fuerint expiata remediis, perennibus illi concremabuntur incendiis, und als Grund anführt: Circa exeguendam interioris hominis sanitatem non solum accipiendi voluntas, sed agendi exspectatur Ita enim legimus Si peccator poenitentiam egerit pro peccatis suis - egerit memoravit, non solum dixit acceperit -- in sua, inquit, justitia, quam operatus est, vivet (Ezech. 33, 14, 15.). Advertis quod hujusmodi medicina, sicut ore poscenda, ita opere consummanda est? Insultare deo videtur, qui illo tempore ad medicum noluit venire quo potuit, et illo tunc incipit velle quo non potest. Leo und Faustus erstrecken allerdings die Nothwendigkeit der Beichte vor dem Priester und der Necons ciliation durch benfelben nur auf Diejenigen Bergehungen, welche ber Kirchenbuße unterworfen waren; aber wenn einmal ber Grundsat galt, indulgentia Dei nisi supplicationibus sacerdotum nequit obtineri, so mußte die Unwendung beffelben von felbst weiter über biese willführlich gestedte Grenze bingus greifen.

Nebrigens müssen wir sorglich bemerken, daß Leo der Große das Eintreten in die Buße, das Beichten u. s. w. noch durchaus dem freien Willen und dem eigenen Gewissen (proprio se judicio condemnantes — oportet unumquemque conscientiae suae habere judicium) des Sünders überläßt, densselben nicht anders als sittlich zwingt.

Bemerkenswerth ist auch die Aufgählung der Stücke, welche laut der lettangeführten Stelle Lev dem Großen zur plena poenitentia gehören: es sind außer der contritio die confessio und die satisfactio, aber so daß ihm nun schon die confessio in einer Seits der Beichte vor dem sacerdos und anderer Seits der Reconciliation durch die Intercession des

sacerdos besteht. Und daß außerdem die satisfactio nicht als bas mindestwichtige Stud gilt, bag biefe Zeit in ber Werth= legung auf die Satisfactionen noch ungleich weiter gebt, als Die Des Augustinus, zeigen Die oben angeführten Stellen bes Leo und des Faustus binreichend. Bei Leo heißt fogar die Kirchenbuffe meift geradezu satisfactio. Und daß babei jene Ideen von ftellvertretender Genugthung, welche wir namentlich bei Ambrofius fanden, ebenfalls nicht verschwunden, sondern sogar bereits von den gestorbenen auf die lebenden Seiligen übertragen waren, zeigt und eine Stelle aus einer Somilie, in welcher Cafarius von Arles!) Monche so anredet: Tales vos exhibere debetis, fratres (Monachi), tam sancte et tam juste, tam pie, ut merita vestra non solum vobis sufficere, sed etiam aliis peccantibus in hoc saeculo possint veniam impetrare. Es fehlt eben nur noch, daß biefe gange Un= schauung und Praxis allgemein auf alle Gunden ohne Unterschied übertragen wird, um das ganze römisch = katholische Beichtwesen zu haben.

Schließlich müssen wir wegen ber sich später baran knüpfenden Folgen auch noch darauf ausmerksam machen, daß schon in dieser Zeit die Nebertragung der specisisch mönchischen Astese auf die Bußastese beginnt. So hält es Leo für ganz unangemessen, daß Einer, der Kirchenbuße erlitten hat, später noch wieder Kriegsdienst thue, denn ein miles Christi dürke sich nicht wieder mit der militia mundana befassen. Ferner hält er es nur unter besonderen Umständen sür erlaubt, daß ein Unverheiratheter, der Kirchenbuße erlitten, später heirathe, nam secundum veram cognitionem nihil magis ei congruit, qui poenitentiam gessit, quam castitas perseverans et mentis et corporis. Dem entsprechend verbot das Concil zu Arles v. J. 451 die Verheirathung Solcher, die gebüßt hatten. Verheiratheten verbot man nicht allein während

<sup>1)</sup> Hom. XVIII ad fratres. Bibl. P. P. max. T. VIII, p. 838.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ep. 92. cap. 10.

<sup>3)</sup> Ibid. cap. 11.

der Bußzeit, sondern oft auch nach berfelben und für immer allen ehelichen Umgang, und daher verordnete das eben erwähnte Concil, daß man Verheirathete nur dann in die Büßungsordnung eintreten laffen solle, wenn der andere Gatte darein willige. Es sind dies die Anfänge jener späteren Praxis, daß man Uebelthäter geradezu im Sinne der Kirchenstrafe zwangsweise zu Mönchen und Nonnen machte.

Rury, aus den Unsichten und Anordnungen Leo bes Großen blidt uns ichon gang die fpatere mittelalterliche Geftalt bes Beicht= und Bugwefens an: wir finden bie Reigung, bas Ponitenzwesen selbst auf bie leichten täglichen Gunden auszudebnen; wir feben die Privatbuße auffommen mit ber entschiedenen Tendeng, sich an die Stelle ber öffentlichen Buße ju brangen; wir feben ben 3med ber Rirchenbuße vorzugsweise in die Genugthuung, in die Abbugung ber Strafe gefest, und bamit ber Rirchenbuße felbft vorzugeweise bie Bebeutung ber Strafe gegeben; und hinter bem Allen als treibenden Factor den Grundfat, bag Gundenvergebung bei Gott nur burch Beichte vor und burch Reconciliation von bem Priefter zu erlangen fei. Es bedurfte nur einer Geits einer Umwandlung ber alten, Dieses Gebiet beherrschenben, zulest von Augustin mit reagirender Tendenz zusammen= gefaßten bogmatischen Principien, und anderer Seits einiger Borbereitungen auf dem Boden bes Lebens, um zu vermitteln, baß bie letten Confequenzen gezogen wurden.

Die Umwandlung der dogmatischen Anschauungen beschafft der von nun an die ganze Kirche durchdringende Semispelagianismus; näher sind es Johannes Cassianus und Gregor der Große, die von verschiedenen Seiten her dem Bußs und Beichtwesen andere dogmatische Unterlagen geben. Johannes Cassianus (starb um 432) setzte an die Stelle der bissherigen Lehre von den Hauptsünden eine andere. Bisher war für die Frage: welche Vergehungen zu den Hauptsünden specata gravia, mortalia, capitalia, crimina etc.) zu rechnen seine? bei allem Schwanken im Einzelnen doch schließlich immer die Rücksicht auf die Kirche und ihr Gemeinschaftss

leben maafgebend gewesen: je gefährlicher eine Bergebung burch bas Aergerniß, bas sie gab, und burch ben fitt= lichen ober anderen Schaden, ben fie anrichtete, ber Kirche war, um so bestimmter war fie zu ben Sauptfunden gezählt, und ben mit Kirchenbuße zu belegenden zugerechnet worden. Hauptfünden waren die groben Thatfunden. Johannes Cassianus nun giebt biefen Begriff ber Sauptfunden auf, und fest in mehreren feiner für Monde zur Empfehlung mondischen Lebens geschriebenen Bucher') an beffen Stelle ben Begriff ber Burgelfünden, ber vitia principalia, b. b. berjenigen Sunden, welche die anderen und namentlich die Thatsunden bervortreiben, auf welche sich diese zurückführen laffen. Natürlich kam er fo nicht auf bie groben Thatfunden. sondern auf die inneren fündlichen Grundrichtungen bes Gemuthes und bes Willens. Er bestimmt als die vitia principalia folgence: gastrimargia, fornicatio, philargyris, ira, tristitia, acedia, cenodoxia, superbia = 11nmäßiafeit. Un= feuschbeit, Geig, Born, Traurigfeit, Bitterfeit, Citelfeit, Stolz. Es bauerte noch eine gute Beile, ebe bie Rirche biesen Beariff der vitia principalia an die Stelle ihres Beariffs ber crimina ober peccata gravia sette und bas für bie crimina geschaffene Bugwesen auf biefe vitia principalia anwandte. ba die Realität der kirchlichen Ordnungen Dem einstweilen noch widerstand. Aber wenn bies geschah - und es geschah um fo gewiffer, als biefe Bucher bes Cafffanus bem Mittel= alter bie rechten Sandbücher ber driftlichen Moral wurden fo mußte es bas gange bisherige Bugwesen umgestalten. Es lieat auf ber Sand, welchen unermeglichen Unterschied es macht, ob die Kirche forberte, bag man 3. B. begangenen Chebruch bem Priefter beichten muffe, ober ob fie forderte. baß man bie Unkeuschheit, b. h. bie unreine Regung bes Bergens bem Priefter beichten muffe. Mit jener Forderung fante nie ben offenbaren Thatfunder an, mit biefer griff fie in die Bergenskundigung.

<sup>1)</sup> De institutis coenobiorum Lib. V-XII unb Collationes Patrum, Coll. V.

Noch viel burchgreifender ist die Umwandlung, welche bie bogmatischen Ideen auch an bem in Rebe stebenden Punkte burch Gregor ben Großen († 604) erleiben, ber bie gange bogmatische Gesammtanschauung, wie sie sich in den vorangehen= ben anderthalb Jahrhunderten burch ben Gemipelagianismus gebildet hatte, jufammenfaßt, auf die practischen Spigen birigirt, und fo ber gangen firchlichen Bewegung im Mittel= alter die Richtung giebt. Wir durfen von einer Darftellung ber Lehre Gregor's billig absehen, hiefur auf die fleißige Leiftung Lau's!) verweisen, und nur furz an die bier in Rede ftebenden Dunkte erinnern. Bon feinem femipelagianischen Standpunfte aus macht Gregor an den Getauften Die Forberung, bag er bas Gefet halte, und wer es nicht halt, ver= fällt unabwendlich ter göttlichen, ewigen und zeitlichen Strafe. Schon Diefer burch alle Anschauungen Gregor's und nach ibm bes Mittelalters bindurchgebende gefetliche Bug mußte bem gangen Bugwesen eine andere Farbung geben. Run aber halt bennoch fein Chrift in biefem Leben bas Gefet; und für biefe nach ber Taufe begangenen Gunden giebt es bann kein anderes Mittel als die poenitentia, die nur in der Einen rechten Rirche recht geschehen kann. Diese poenitentia ift burchaus nothwendig, und muß in biefem Leben geleiftet werden; wer sie bis zum Tobe versagt, fährt ohne Gnade in bie Berdammniß; jede Gunde, die nicht vor dem Tode gebugt ift, ift ein peccatum irremissibile. Solde nothwendige poenitentia aber besteht in der contritio (Reue), confessio (Befenntniß vor dem Priefter), und der satisfactio, die burch fromme, im Sinne monchifder Astefe fromme Werte für geheime Gunden im Geheimen, für öffentliche Gunden öffent= lich geleistet werden muß. Die Satisfactio bugt burch felbst= übernommene Strafen Die göttliche Strafe ab, und verdient Die Absolution, Die nur in ber rechten Kirche recht erfolgen fann, und in die Gnade Chrifti gurudftellt. Da aber Chriftus

<sup>1)</sup> Gregor ber Gr. nach seinem Leben und seiner Lehre geschilbert von G. J. Th. Lau. Lpzg., 1845.

burch fein Verbienft nur fur unfere Erbichuld genug gethan, und nur von ber ewigen Strafe, ber ichlieflichen Berbammuiß, aber nicht von ben zeitlichen Strafen und befreit bat, fo fann bem Gunber auch bie burch feine Satisfactionen gewonnene Absolution nicht weiter belfen, als bag er der ewigen Ber= bammniß entgeht, ober mit anderen Worten, daß feine unvergebbare Sünde in eine vergebbare verwandelt wird. Dagegen bleiben ibm die burch feine Gunden verdienten geit= lichen Strafen, und werden bis auf die lette an ihm voll= zogen, wenn nicht mehr in biefer Welt, fo in bem Fegefeuer, in welches nicht die vollkommenen Seiligen aber auch nicht bie bufielos in die Verdammnif fabrenden Gunder, fondern nur Diejenigen fommen, welche in biefem Leben burch Buße Bergebung ber ewigen Strafe erlangt ober bie von ihnen verbienten zeitlichen Strafen nicht gang abgebüßt haben. Um nun biefes verwirfte Maag ber zeitlichen Strafen noch in diesem leben oder wenigstens so rasch als möglich abzumachen, giebt es verschiebene Mittel: Erstens man muß fich auch bes an fich Erlaubten enthalten, und auch Deffen, mas man mit Recht fein nennt, fich entäußern, fich burch Befolgung ber "evangelischen Rathschläge", burch Enthaltsamkeit und frei= willige Armuth, Ueberverdienst erwerben, auf welches die zeit= lichen Strafen bier und im Fegefeuer abgerechnet werben. Und in biefen freiwilligen Entfagungen, Schenkungen u. f. w. fann man nie genug thun, ba es unmöglich und auch fittlich gefährlich ift feiner Geligkeit gewiß zu fein, vielmehr ber Mensch nie weiß ob er völlig genug gethan hat. Zweitens fonnen Diejenigen, welche viele folde Ueberverdienfte erwerben. also namentlich die Beiligen und die Monche, damit ftell= vertretend auch Anderen aushelfen; und wer daher auf seine cigenen Satisfactionen fein' völliges Bertrauen bat, wird fich der Fürbitte und stellvertretenden Gulfe folder Reichen zu ver= sichern haben. Endlich hilft wie für Alles fo auch hiefür die Opferung des Leibes Chrifti in ber Meffe. Ja, burch bie beiden letteren Mittel fann man auch ben schon Gestorbenen und im Fegefeuer Befindlichen noch helfen: Tantam ecclesiae

suae Christus largitus est virtutem, ut etiam, qui in hac carne vivunt, jam carne solutos absolvere valeant, quos vivos ligaverant<sup>1</sup>). Credo, quia hoc tam aperte cum viventibus ac nescientibus agitur, ut cunctis haec agentibus ab nescientibus ostendatur, quia si insolubiles culpae non fuerunt, ad absolutionem prodesse etiam mortuis victima sacrae oblationis possit. Sed sciendum est, quia illis sacrae victimae mortuis prosint, qui hic vivendo obtinuerunt, ut eos etiam post mortem bona adjuvent, quae hic pro ipsis ab aliis fiunt 2). Dies find bie Grundzuge ber betreffenden Unschauungen Gregor's, an benen fich Beides beraus ftellt, wie fie gewisse Gebankenreihen Augustin's wieder aufnehmen, und wie fie boch biefelben gang anders wenden. Wie fich nun aber bies Alles auf Bufe, Beichte, Absolution anwendete, werden wir im Berfolge feben. Bir baben nun gunächst gu betrachten, was fich auf bem Boden bes Lebens bereitete.

Bereits Leo ber Große ftand mitten in jenem Braufen ber Bölfer wie Meereswogen, in welchem Weftrom gu Grunde ging. Die abendländische Rirche vom Kanal bis an bas Mittelmeer und von Sispanien bis Dalmatien konnte zunächst um fo weniger an weitere Entwickelungen ihres Lebens benken, als die germanischen Stämme, wenn fie bas Chriftenthum annahmen, vorerft Arianer wurden, so daß sich in ben natur= lichen Zwiefpalt zwifden ben fieghaften roben Stämmen und dem besiegten Culturvolf noch die Differeng ber Orthodoxie von der Heterodorie hineinlegte, fo daß Römisch und Barba= rifd, und Ratholifd und Baretifd gleichbedeutende Gegen= fage wurden. Sie hatte junachft genug zu thun, ihr Dafein ju erhalten und ihre Ordnungen ju bewahren, und mußte ihre besten Kräfte verzehren, um erft bie arianischen Bölfer= schaften zur fatholischen Kirche zu befehren, und bann sich aus ber Bedrückung, Vergewaltigung und Verweltlichung wieder heraus zu arbeiten, in welche fie naturlich nach ihrer Reconciliation mit ihren roben Besiegern noch mehr gerieth

<sup>1)</sup> Dialog. II, 36.

<sup>2)</sup> Ibid. IV, 55.

benn vorbem, als fie benfelben noch abgeschlossen gegenüber stand und wohl von ihnen außerlich bedrückt aber nicht innerlich verwüftet war. In der Löfung beiber Aufgaben übte zumeift Rom die Leitung, und Gregor ber Große fteht auf bem Wendepunkte zwischen bem Ginen und bem Andern : mit ibm mar bie Bekehrung ber grignischen Germanen gum römischen Dogma so ziemlich vollbracht, und er knupft zu= gleich die ben gangen Occident burchziehenden und von ba ab nie und nirgend wieder gang abreifenden Kaden an, an welchen die abendländische Kirche unter Roms Leitung von ber Mitte bes 8. Jahrhunderts an, nachdem fie inzwischen wie nie vorber und nachber von ben in sie eingetretenen wüsten Machthabern unter die Füße getreten war, sich wieder zusammenfaßte, um fämpfend wie niemals vorher und nachher eine - Weltmacht zu werben. Da ift natürlich, baf wir in Dieser Zwischenzeit von Leo bem Großen bis zur Mitte bes achten Jahrhunderts in den continentalen Kirchen von inner= lichem Bachsthum und reicherer Entwickelung wenig finden. Aber eben fo natürlich ift, daß die Rirche, als fie mit ber Mitte bes achten Jahrhunderts wieder auftauchte aus bem Bölkermeer, nicht gang in berfelben Gestalt wieder gum Borschein fam, welche fie in Rom zur Zeit Leo bes Großen gehabt hatte. Die coloffalen Stoffmaffen, welche fie inmittelft eben burch ihre Verschüttung unter benfelbigen bewältigt batte. mußten ihr von felbst eine andere Westalt geben: fie, die bis babin nach ber Seite ihres Lebens bin römisch gewesen war. hatte fich inmittelft innerlich mit germanischem Befen aus= geglichen, und was von der Mitte bes achten Sahrhunderts ab vorging, war eben nichts Anderes, als daß biese innerlich bereitete Ausgleichung romischen und germanischen Wesens in die Erscheinung trat, Form gewann, und eine Macht warb. Alber was von ber Mitte bes achten Jahrhunderts ab wie eine siegreiche Macht über ben gangen westlichen Continent gog, entstand nicht erft ba und damals; es hatte fich bereits anderswo gestaltet als ein fertiges, zu ben Berhältniffen paffendes Suftem.

Anders nemlich als auf dem bisher betrachteten mest= lichen Continent waren die Dinge in Britannien gegangen. Durch ihre infulare Lage geschützt und den Weltbewegungen entrudt, hatte bie britifche Rirche icon ju ben Zeiten ber Römer mehr als die anderen abendländischen Rirchen in edlem Frieden leben mogen; als in den anderen Provingen die Rirden bereits unter bem Drud ber germanischen Borben lagen, konnte sie noch durch Patrid (+ um 430) bas Evangelium bes Friedens nach Irland tragen. Dann ward fie freilich burch Die Einwanderung der Angelfachsen (feit 449) auf Bales, das nördliche Nordumberland und Irland gurudgebrängt, und es bildeten fich zwischen ihr und diefen Germanen eben fo schroffe Berhältniffe aus, als auf bem Continent zwischen ben Römischen und ben Barbaren bestanden. Aber innerhalb ihrer Grenzen unvermischt und sicher konnte sie in ihren Rlöftern und Bischofofigen eine Stätte ber Pflanzung und Pflege firchlicher Wiffenschaft und Ordnung um fo mehr fein. als nach ber Zertrummerung ber romischen Staatsgewalten ber Saupttheil auch ber burgerlichen Gewalt ihren Bischöfen und Aebten zufiel. Richt gerade auf ben römischen aber wohl auf ben altfirchlichen und altfatholischen Traditionen fich er= bauend, und feineswegs von ber übrigen Rirche abgeschloffen, nur nicht in ihre Sturme verschlungen, leitete fie ben Strom driftlichen Denkens und Lebens ftille weiter burch eine Zeit, in welcher er anderswo allenthalben ein mit Felsblöcken ver= flüftetes Bette fant, an bem er in Schaum gerspritte. Ja, bie Zusammendrängung durch bie angelfächsische Invasion zwang fie gewiffermaßen zur Miffion: fie vollendete die Be= kehrung Irlands, und trug das Evangelium zu den Inseln und nach Schottland: und gerabe hierdurch leiftete fie ber weiteren allgemeinen Entwidelung ber Rirche nächst ber Be= wahrung firchlicher Wiffenschaft ben zweiten Dienft. In einer Beife, Die noch nicht aufgeklärt ift, stimmen Die Urbewohner bes westlichen Europa, Die Kelten, und die Germanen in gewiffen auch für bie firchliche Entwidelung wichtig geworbenen Institutionen bes staatlichen und burgerlichen Lebens überein:

man fann ungewiß fein, ob gewiffe Rechtsinstitute, als Lehn= wesen, bas Compositionensustem im Strafrecht u. f. w. von ben Relten zu den Germanen ober von den Germanen zu ben Relten gefommen find, und eine nabere Betrachtung gerade ber Geschichte ber britischen Kirche in Wales und Irland macht die erste Alternative wahrscheinlicher. Der britischen Rirche nun entftant, als fie Brland und Schottland befehrte, nicht bloß die Aufgabe, fondern fie hatte auch in ihrer Wiffenschaft die Fähigkeit, in ihrer Rube die Zeit, und in ihrem Berhältniß zu biefen von ben Angelsachsen bedrängten und bedrohten Bevölferungen die Macht, bas Werf ber Ausgleichung firchlicher Organe mit ben Sitten und Infti= tutionen diefer Nationen anzugreifen. Co bilbete fich bier querft eine Kirchengestalt, wie sie für bie keltische und bamit wegen jener relativen Verwandschaft auch für die germanische Bolfsthümlichkeit paßte. Darauf brangen ziemlich zu gleicher Beit die britische Rirche von Schottland ber burch Nordumberland und die romische Rirche vom Guden ber über Rent durch ben von Gregor bem Großen entsendeten Auguftinus missionirend in Die angelfächsischen Reiche ein: und als bier Briten und Römer endlich auf angelfächfischem Boden zusammenstießen, und nach langen Differenzen und Ausein= andersekungen schließlich vom Ende bes siebenten Jahrhunderts an burch die allseitige Bildung und Umsicht von Männern wie Theodor von Canterbury, Wilfried, Beda, Egbert verföhnt waren, da kam bier eine weitere noch völligere Ausgleichung bes Altfirchlichen, bes Römischen von mobernem gregorianischen Datum, und bes Germanischen zu Stanbe. Und als nun die angelfächfische Kirche bem Beisviele ber irifden Rirche folgte, welche, gleich nachdem fie fich zu Saufe mit den von ihr bekehrten Nationalitäten ausgeglichen batte. burch ihren Columban († 615) im Bergen ber germanischen Bolfer bes Continents missionirend aufgetreten war, als bie Schüler jener Männer in langer Reibe von Bilfried bis Bonifacius jene fertigen Resultate nach Deutschland trugen, in großartig flarer Erfenntniß ber Beltlage einer Seits bem Bischof zu Nom anderer Seits den franklischen Königen die Hand reichend, da erfolgten die über den ganzen Occident greisenden Entwickelungen des achten und neunten Jahrshunderts.

Demselben Gange, ben hiernach die kirchliche Entwickelung im Allgemeinen nahm, von den Kernprovinzen des weströmischen Reichs aus über Wales und Irland nach dem angelsächsischen England und von da nach Frankreich und Alemannien, folgte nun natürlich auch die Entwickelung des Beicht- und Bußwesens. An Leo den Großen knüpft sich als nächstes Glied die Bußordnung der britisch-irischen Kirche; dann folgt die angelsächsische, welche sich durch die Missionen nach dem fränkischen Reiche überträgt, und daraus erfolgt dann die im Wesentlichen mit Innocenz dem Dritten absschießende Entwickelung des mittelalterlichen Beicht- und Bußwesens. Diesem Gange werden wir denn folgen müssen.

Bei der Verfolgung dieser Entwickelung werden uns die Pönitentialbücher den besten Anhalt geben. Bis dahin hatten nächst der Praxis einflußreicher Bischöse, wie Cyprian's, Augustin's, Leo des Großen, die Concilien in ihren Canones die Normen für das Bußwesen sestgestellt. Auch in der britisch-irländischen Kirche und ferner beschäftigen sich die Synoden mit diesem Gegenstande. Im fränkischen Reiche nahmen dann auch die Königlichen Verordnungen vielsach auf das Pönitenzwesen Bezug. Nicht minder haben die Aufzeichnungen der halb alten, halb schon vom Christenthum bestimmten Volksrechte, welche in diesem Zeitraume bald von Königen bald von Geistlichen veranstaltet wurden, diese Seite des sirchlichen Strafrechts häusig berücksichtigt. Die alten einsachen Bußcanones der Kirche vor Leo dem Großen mußten sich aber unter dieser Behandlung auf unüberschliche Weise vervielfältigen, als sie so auf ganz neue Verhältnisse ausgewandt wurden, und als damit die ganze Gestalt des Vußwesens sich herumwarf. Erst Innocenz der Dritte war wieder im Stande, das ganze Beicht- und Vußwesen in einige einssache Bestimmungen zusammenfassen zu können. Um nun

ben Beiftlichen für ibre Praxis eine Ueberficht Diefer vielfältigen Bestimmungen zu gewähren, murben vom 5. bis jum 12. Jahrhundert bin eine Reihe von fogenannten Poni= tenzialbuchern geschrieben, welche nächft ben geltenden Beftimmungen über Buge, Beichte, Abfolution, Rirchenzucht freilich oft auch andere mehr ber Kirchenordnung überhaupt angebörige Stoffe, als Chegefete, Speifeordnungen u. f. m. in sich aufnehmen. Wafferschleben 1) bat fürzlich biese Ponitenzialbucher ber uns für unsere Zwecke allein inter= effirenden abendländischen Kirchen theils gang neu beraus= gegeben, theils wieder abbrucken laffen und fritisch beleuchtet; und erft biefe nach vielen Seiten bin außerst verdienftliche und lehrreiche Arbeit macht es möglich, die vor uns liegende Entwidelung genauer zu übersehen. Auch bas haben erft Bafferichleben's Forschungen zur Klarbeit gebracht, bag wir Die nächstweitere Entwickelung bes Bufwesens und bas erfte Ponitentialbuch nicht, wie man bisher meinte, in ber angelfächfischen sondern in der britischeirischen Rirche zu suchen baben.

Unter den acht aus der britisch eirschen Kirche her rührenden Schriftstücken, welche Wasserschleben veröffentlicht hat, sindet sich nur Ein vollständiges Pönitentialbuch. Es wird dem Vinniaus, einem aus Irland gebürtigen Geistelichen der britischen Kirche, der von 450 bis in den Ansang des sechsten Jahrhunderts lebte, zugeschrieben: und nicht allein die von Wasserschleben?) ausgeführten äußeren Gründe, sondern auch der Umstand, daß sein Inhalt wirklich das versmittelnde Bindeglied zwischen dem Stande des Bußwesens zu Lev des Großen Zeit und den angelsächsischen Pönitentialbüchern einer etwas späteren Zeit bildet, sprechen entschieden für die Lechtheit desselben. An das Pönitentiale des Vinniaus schließen sich die Canones einer angeblich von dem gleich zu

<sup>&#</sup>x27;) Die Bufordnungen ber abenbländischen Rirche, herausgegeben von Dr. Bafferichleben. Salle, 1851.

<sup>2)</sup> S. 10 ff.

erwähnenden Bischofe David in Luci Victoriae gehaltenen Synode an; und es liegt im Inhalte berfelben Nichts vor, bas biefe Angabe zweifelhaft machte. Die anderen feche Schriftstude find theils wie ber bem Bischof David von Minevia (St. David) in Wales († 544) quaefdriebene, aber schwerlich ganz ächte Liber Davidis, incerti auctoris et temporis; theils sind sie, wie bie sogenannten Canones poenitentiales Hibernenses, Compilationen aus folden Studen, bie ungleich älter, aber auch entschieden aus folden, die ungleich junger als Binniaus find; theils enthalten fie nur entfernt Einschlagendes: bas bem britischen Monche Gilbas (+ 583) jugeschriebene Ponitentiale enthält eine Buß- oder richtiger eine Disciplinarordnung für Monche; eben fo die fragmen= tarischen Statuten ber Synodus aquilonalis Britanniae aus unbestimmter Zeit; Die canones Adomnani enthalten nur Speifegesete; Die canones Wallici find eine Sammlung alter Boltsrechte, bie auf Ponitenzwesen nur wenig und meift nur indirect Bezug nehmen. Wir werben uns baber an bas Vönitentialbuch bes Binniaus halten muffen, und bie anderen nur aushülflich mit Borficht binguziehen burfen.

Da sehen wir benn ben alten Grundsat, daß nur eine einmalige Kirchenbuße zu gestatten sei, völlig vergessen. Wir werden sogleich sehen, wie Vinniaus auch sehr geringfügige Vergehungen, ja arge Gedanken, deren sich Niemand erwehren kann, mit Buße belegt. Hiernach verstand sich die Wiedersholbarkeit der Buße von selbst. Jener alte Grundsatz sommt fernerhin nicht mehr vor.

Bas die bogmatischen Grundgedanken betrifft, so steht Binniaus bereits im Nebergange von Leo zu Gregor. Die Bergebbarkeit aller Sünden ist ihm ausgemacht: nullum crimen, quod non potest redimi per poenitentiam, quamdiu sumus in hoc corpore. Aur hinsichtlich des Meineids ist er — ein Anklang an die alte Lehre von der Unvergebbarkeit der Berläugnung — etwas bedenklich: vix aut non potest

<sup>1)</sup> Can. 47.

redimi, sed tamen melius est poenitere et non desperare; magna est misericordia Dei1). In biefen Worten liegt auch, baß ibm bas Mittel biefe Gundenvergebung zu erlangen, Die poenitentia ift. Was ihm in ber poenitentia bas Wirksame. was ibm die Bedeutung berfelben ift, zeigt die Meußerung: in praesentia celeri medicina poenitentiae praevenire oportet poenas perpetuas in futuro, und die andere: largitas est poenitentia avaritiae, ut c contrariis contraria curet et emendet2). Es erscheint ba neben bem alten Gebanken, bag bie Bufic ein Besserungsmittel sei, ber von Gregor voll= ftandia ausgebildete Gedanke, bag fie eine porgangige 21b= bugung ber jenseitigen Strafen fei; und Beides ift verfnupft burch ben Begriff ber in ihr geschehenden satissactio. Wie aans nothwendig ober vielmehr selbstverständlich es ihm babei erscheint, daß der Priefter biese Satisfaction auferlege, baf die Satisfactionsleiftung manu sacerdotis entgegen genommen. und daß folglich auch die Gunde dem Priefter gebeichtet werde, wird bas Folgende zeigen. Für wie nothwendig ihm die poenitentia vor bem Priefter gilt, folgt übrigens auch aus ber Nothwendigkeit, welche er ber Absolution in articulo mortis beilegt: Wenn, sagt ber 34. Canon, ein franker Eunder die Communion begehrt, so soll sie ihm nicht verweigert, fondern er foll recipirt werden, wenn er ein Gelübbe thut; bies Gelübbe hat er bann zu halten, wenn er geneft; hält er es im Genefungsfalle nicht, fo fällt bie Schuld auf seinen Ropf, aber wir bürfen ihm barum bie communio nicht versagen: non est cessandum eripere praedam ex ore leonis vel draconis i. e. ex ore diaboli.

Hinsichtlich der Form der poenitentia schließt sich Vinniaus auf der einen Seite eng an Leo an. Wir finden die öffent= liche Kirchenbuße in der Beise, wie wir sie von Alters her kennen. Wenn der 35. Canon verordnet, daß ein der Hurerei oder des Mordes schuldig gewordener Laie drei Jahre

<sup>1)</sup> Can. 22.

<sup>2)</sup> Can. 22. 28.

lang bugen, und während tiefer brei Jahre feine Baffen ablegen, nur einen Stock in ber Sand tragen, auch bes ehelichen Umgangs fich enthalten, nach Berlauf ber brei Bufjahre aber seine Rebemtion in manum sacerdotis gablen, ben Priestern ein Gastmahl geben, und auf bem Gastmahl buffrei erflärt (in coena consummabitur), bann zum Abend= mabl zugelaffen werden und den ehelichen Umgang wieder frei haben foll - fo find bie bier ber Buffe wie ber Abfolulion zugegebenen Rebenumstände nur gedenkbar bei einer öffent= lichen Buße. Daß die britisch=irische Rirche die öffentliche Rirchenbuße hatte, erhellt übrigens auch aus anderen Documenten: Ein Canon einer von Patrick (+ um 430) gehaltenen Synode') lautet: Christianus qui occiderit aut fornicationem fecerit aut more gentilium ad haruspicem meaverit, per singula crimina annum poenitentiae agat, impleto cum testibus veniat anno poenitentiae, et postea resolvetur a sacerdote. Ein anderer Canon eines anderen ebenfalls von Patrick gehaltenen Concils?) verordnet, daß, wenn ein Clerifer vom Oftiarius bis jum Presbyter aufwärts feine Tonfur, und wenn fein Beib feinen Schleier tragt, Beibe a laicis contemnantur, et ab ecclesia separentur. Der im Bergleich mit den alten Canones ungemein niedrige Anfat von nur Ginem Jahr ber Buge in bem ersterwähnten Canon ift baber zu erflären, bag Patrick nicht vermochte, ben von ibm maffenhaft Reubefehrten Die Kirchenbuße in größerer Strenge aufzulegen. Wir werben von folder Rachficht noch weitere und größere Beifpiele finden. Im Uebrigen zeigt nicht allein die Zählung der mit Buge zu belegenden Bergehungen - es werden die alten von jeher burch öffentliche Buße zu belirenden crimina, Mord, Unzucht und Abfall gum Göpendienst genannt - fondern auch die gange Wortfassung ber Canonen, daß wir das Buginstitut in feiner alten Korm. als öffentliche Rirchenbuße vor uns haben.

<sup>1)</sup> Synod. I. S. Patricii cap. 14. bei Bruns, Canones apost. et concil. T. H. p. 302.

<sup>2)</sup> Wilkins Concill. Magnae Britanniae et Hiberniae, I, 2.

Daneben erscheint nun aber, und zwar in größter Ausbebnung, beim Binniaus Die Privatbuffe. Benn ein Clerifer fich ju Einem Male und fo daß es nicht unter bie Leute fommt, Surerei zu Schulden fommen läßt, foll er Gin Sabr bei Waffer und Brod in zugemeffenen Rationen (per mensuras) Poniteng leiften, bann weitere zwei Jahre fich bes Beins und bes Fleisches enthalten, aber feinen clericalen Dienst nicht verlieren, benn, beißt es ausbrücklich, dicimus, in absconso absolvi esse (posse?) peccata per poenitentiam et per studium diligentius cordis et corporis'). Und daß die Privatbufe nicht allein, wie nach biefem Canon allerdings, bei Clerifern eintreten foll, fondern auch bei Laien, ergiebt fich sowohl aus der Beschaffenheit vieler der geforderten Bugen, die nur in Fasten bestehen, als auch aus ber Rurge mander Buffriften. Es werben Bufgeiten von nur 7 Tagen geforbert, wobei eine Deffentlichfeit ber Buge nicht gebentbar ift. Hebrigens verfteht fich von felbft, bag auch mahrend ber Dauer ber Privatbuge ber Zutritt zur Communion nicht gestattet mar. Gang allgemein und noch gang unbeschränft fagt ber lette Canon: non intrandum ad altare, donec poenitentia expleatur.

Hinfichtlich ber Anwendung nun aber der öffentlichen wie der Privatbuße geht Binniaus weit über Lev den Großen hinaus. Wenn Lev die Privatbuße einführte und damit das alte Bußlystem durchbrach, so hielt er dabei doch die alten Unterscheidungen von leichten und schweren, öffentlichen und heimlichen Sünden fest, und wies danach der Privatbuße ihre Stelle so an, daß mit ihr die heimlichen schweren und die öffentlichen minder schweren Bergehungen zu belegen seien. Vinniaus entfernt sich von diesen alten Unterscheidungen bereits sehr weit. Um aber diesen Gegenstand näher erörtern zu können, müssen wir unsere Ausmerksamkeit zuvor auf einen anderen Umstand richten.

Leo ber Große hatte ben alten Grundsat, daß ein Clerifer, wenn er ber Kirchenbuße verfiel, vor Antretung ber-

<sup>1)</sup> Can. 10.

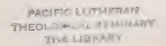
felben fein Amt aufgeben mußte, aufgeboben und die Clerifer, bamit fie nicht bloß gestellt wurden, in Privatbuße zu nehmen, bann aber im Umte zu belaffen verordnet. Dann aber vernothwendigten fich für Clerifer besondere Bugbestimmungen um so mehr, als man boch einen Clerifer burch baffelbe Bergeben schwerer als einen Laien verschuldet achtete. Binniaus nun und nach ihm alle Bufgesetze treten in so weit wenigstens in ben Grundsatz Leo's ein, bag fie für bie Clerifer bie Privatbuge frei laffen, und biefelben nur wegen gang befonderer Bergebungen, nicht aber wegen erlittener ober zu erleidender Bufe des Amtes entheben. Es war bies auch völlig unmöglich, feitbem man progressiv immer mehrere und geringere Bergebungen ber Buffe unterwarf. Go bandeln nun aber auch Vinniaus und nach ihm alle Bußcanones in getrennten Capiteln ober Paragraphen von den Vergehungen und Bugen ber Clerifer und von benen ber Laien; nur ausnahmsweise bei gang schweren Bergebungen, g. B. Meineid, und wieder bei gang leichten galten die Bestimmungen gleichmäßig für Clerifer und für Laien.

Ueberbliden wir nun hiernach junächst, welche Ber= gehungen Binniaus an Clerifern mit Buge belegt, fo finden wir zuvörderst die altbefannten schweren Gunden, Mord, Surerei, Gögendienft, Geig, Blasphemie wieder. Das Wenige, was in seinem Ponitentiale von systematischer Anordnung zu finden ift, führt sich auch auf diese alte Aufzählung ber schweren Gunden gurud. In fo fern lehnt fich alfo Binniaus an die frühere Geschichte an. Aber erftens find nun biefe Sauptfünden nach ihren concreten Erscheinungen specificirt: Nicht blog ber Mord, sondern auch Schlägerei und Blutvergießen - nicht bloß Unzucht und Chebruch im Allgemeinen, fondern auch die einzelnen Fälle, wenn Ungucht eines Clerifers bekannt, ober nicht bekannt geworden ift, wenn er in Unehren ein Kind erzeugt, wenn er baffelbe überdem getöbtet, wenn er eines Weibes im Bergen begehrt, wenn er ein vertrauliches Berhältniß mit einem folden gehabt, wenn er es bis jum Ruffen getrieben, wenn er einen verfehlten Berfuch zur Unzucht

gemacht hat - nicht bloß Götenbienft, fonbern verschiedene Arten von aus dem nationalen Aberglauben fich ergebender Bererei - nicht bloß Blasphemie, fondern auch Fluchen und Schwören und Meineid - nicht bloß Geig, fondern namentlich Diebstahl und Bergreifung am Rirchen= und Rloftergut werden ber Buffe unterstellt. Es liegt hierin einmal Rucksicht= nahme auf gegebene Nationalzustände und Nationalfehler. Aber es liegt auch bas Wichtige barin, mas wir bemerken muffen, daß bier Bergebungen, welche die alte Rirche niemals zu ben schweren gerechnet haben wurde, ja bag bloße, nicht gur That gewordene Gedankensunden ber Buße unterworfen werben. Das finden wir fogar noch weiter bestätigt. Denn zweitens werben nun auch geradezu folche leichte Bergebungen mit Buge belegt, welche fich ben schweren Gunden ber alten Rirche gar nicht einmal unterordnen laffen. 3. B. wenn es im 52. Canon beißt: Si quis creaturam vel benedictionem Dei perdiderit (wenn Giner mit Gottes Gaben, 3. B. dem lieben Brobe, nicht forgsam umgegangen ift), septem dies poeniteat. Drittens, und bas ift bas Bebeutenofte, finden wir im 28. und 29. Canon bereits die Wurzelfunten tes Johannes Cassianus (f. oben S. 128) in ziemlich vollständiger Bablung ber Buge unterworfen: Si quis clericus, beißt es, avarus aut iracundus aut invidus aut detractatus aut tristis aut cupidus, magna sunt peccata haec et capitalia et occidunt animam et demergunt ad profundum inferni. Es fint alfo biefe Burgelfunden gunachft neben bie bisherigen crimina, magna et capitalia et mortalia peccata geftellt. Dem gang angemeffen gieben bann auch die Canones 1-4 ben blogen, gleich bereuten bofen Gedanken, ben auf bofe That finnen= ben aber nicht zum Entschluß tommenden Gedanken, ben bofen aber nicht zur Ausführung fommenden Borfat, und die in Uebereilung geschehenden Wortfünden, unter Die Vonitenz. Es liegt obne Ausführung zu Tage, bag hiemit bas gange alte Bußsystem aufgegeben war: Es handelte fich nicht mehr barum, zwischen ben Gunden je nach ihrer Gefährlichkeit für bas Gemeindeleben einen Unterschied zu machen, und fie nach

bem Maaß bes durch sie entstehenden Aergernisses zur Buße zu ziehen, sondern es handelte sich darum, alle Sünden ohne Unterschied zur Buße zu ziehen und nur zwischen den den verschiedenen Sünden zuzumessenden Bußen und Satissfactionen Unterschiede zu machen. Jedoch dürfen wir nicht vergessen, daß dies zunächst nur von den Clerikern gilt.

Bergleichen wir nemlich hiemit, welche Bergehungen Binniaus bei Laien zur Buffe zieht, fo finden wir hier zwar vor allen Dingen bie befannten ichweren Gunden wieber: Mord, Ungucht, Chebruch, Zauberei, Meineid. Aber beim Specificiren ber barin enthaltenen einzelnen Bergehungen wird fo verfahren: Nur hinsichtlich bes Morbes und ber Zauberei und des Meineids wird bier eben fo wie bei ben Clerifern specificirt. Zum Kapitel bes Chebruchs und ber Hurerei bagegen wird im Befonderen nur ber Falle gedacht, wenn ein Chemann neben feiner Frau noch feine Leibeigene gur Concubine nimmt, und wenn ein Laie mit einer Nonne Ungucht treibt. Bier wird alfo nur in bem Ginen Falle gur Stellung einer leichteren Gunde unter Rirchenbufe vorgeschritten, baß Jemand in einer Schlägerei Blut vergießt. Dies ließ fich aber zur Kirchenbuße ziehen, weil, wie wir bald feben werden, auch nach ben Bolksrechten vergoffenes Blut und Körperverletzung gebüßt werden mußten. Sodann wird allerdings wie bei den Clerifern bas perdere creaturam vel benedictionem Dei zur Kirchenbufe gezogen, aber wie wir gefeben, mit einem fehr geringen Buffat von 7 Tagen. Nicht minter gelten bie bie bofen Gebanken und Borfate und bie Bortfünden betreffenden Canones 1-4 für die Laien wie für die Rlerifer. Dagegen werben bie bie Burgelfunden bes Johannes Caffianus zur Buße ziehenden Canones 28. und 29. ausbrudlich nur auf die Clerifer und nicht auf bie Raien erftredt. Endlich werben außerdem die Laien unter Rirchen= buße gestellt, wenn fie mit Clerifern Streit anfangen, und wenn sie ihre Kinder zur Taufe zu bringen unterlaffen. Was fpater in großartigem Maßstabe burchgeführt ward, bag man Contraventionen gegen die firchliche Ordnung ber Rirchen=



buße unterwarf, erscheint hier in seinen Anfängen. Wir sehen also, daß allerdings auch hinsichtlich der Laien die alte Ordenung verlassen ward, daß auch sie wegen leichter Bergeben, ja wegen Gedankensunden der Buße unterworfen wurden, aber noch sehr vorsichtig und in weit geringerem Umfange als die Eleriker.

Damit war alfo ber Anfang gemacht, bie Ausbehnung bes Bufwesens auf alle Sunden, die in der Theorie schon gelegen batte, practisch in's Werk zu richten. Wie rasch bas ging, zeigen uns die andern von Bafferschleben mitgetheilten, aus der fpateren Beit ber britifden Rirche nach Binniaus berrührenden Documente. Man nahm babei ben Weg, ben wir schon im Obigen betreten faben: baß man erft ben Clerus ben neuen Ordnungen unterwarf, und bann biefelben fuccessive auch auf die Paien anwendete. Aber auch die Belt= geiftlichkeit ftand babei erft in zweiter Linie: Zuerft murben bie nach bem neuen Princip gestalteten Bugordnungen in den Alöstern, beren Natur eine ftrenge Disciplin fo vernothmenbigte wie erleichterte, ausgebildet, und bann von den Monchen auf ben Sacularclerus, und von biefem wieder auf bie Laien mit den nöthigen Modificationen übertragen. Das dem briti= fchen Monche Gilbas (+ 583) zugefdriebene Ponitentiale ift eine folde Bufordnung für Monche. Es mag baffelbe viel= leicht spätere Bufate erfahren baben, benn es enthält ichon bie bisher unerhörte und, wie wir gesehen haben, auch bei Binniaus noch nicht vorkommente Borfdrift: bag einem mit breifähriger Poniteng Belegten ichon nach anderthalb Jahren, also vor vollbrachter Buffe die Absolution ertheilt und bas Abendmahl gereicht werden folle, damit er nicht in Berzweiflung gerathe. Post annum et dimidium, heißt es, eucharistiam sumat et ad pacem veniat, psalmos cum fratribus canat, ne penitus anima tanto tempore coelestis medicinae intereat. Diese neue Einrichtung erscheint allerdings in ber angelsächsischen Kirche aleich von Anfana, schon bei Theodor von Canterbury (+ 690), und bann allenthalben, bis bann noch einen Schritt weiter gegangen und bie Absolution gleich nach ber Beichte vor Antretung ber Buße ertheilt wirb; boch möchte zweifelhaft fein, ob jene Praxis icon zu Gildas Reit in der britischen Kirche entstanden, und ob nicht vielmehr die betreffende Meußerung in feinem Ponitentiale ein späterer Busat ift. Jedenfalls aber wollen wir und merken, baf auch biese mit ber späteren Gestalt bes Bugwesens im Mittel= alter eng verwachsene Einrichtung fich bereits in ber irischbritischen Kirche vorbildet. — Das Ponitentiale bes Gilbas nun vermehrt ben Katalog ber Bergehungen im Bergleich jum Binniaus um ein Bedeutendes. Das Regifter ber fleifch= lichen Gunden wird um Sodomiterei, Onanie, und Pollution während bes Schlafs vermehrt. Das Erbrechen, felbft wenn es burch Körperschwäche veranlagt wird, muß gebüßt werben. Eben fo bie reinen Ordnungsfehler: wenn ein Monch aufgetragene Arbeit verfaumt ober vergißt, zu ben Gottesbienften nicht punftlich erscheint, gegen Berweise von Seiten feiner Oberen fich widersvenftig zeigt. Utenfilien gerbricht, Die von ihm bemerkten Vergehungen anderer Monche bem Abt nicht be= nunciirt. Mehr fittlichen Grund hat es, wenn ber Mond, ber so trunken zum horensingen kommt, daß er nicht fingen fann, mit Buge belegt wird. Gang neue Rlaffen von Gun= ben erscheinen barin, bag mit Bufe belegt wird, wer bas ge= noffene Sacrament wieder ausbricht, felbst wenn es in frankem Buftande geschieht; ferner wer von den Abendmahlselementen etwas verliert, ober verschüttet; wer fich im Abhalten ber Liturgic verspricht: und daß mit Buße bedroht wird, wer Erstidtes, barin bas Blut geblieben (morticinam, Mas) ift. Dies wenden nun die fragmentarischen Statuten ber Synodus aquilonalis Britanniae, die fich auf Monche und Gaculargeiftliche, und ber Liber Davidis, beffen Canones fich fast ausnahmlos auf Säculargeiftliche beziehen, auf die Letteren an. Die nur in dem monchischen Bufammenleben vorkommen= ben bloken Ordnungsfehler werden nicht erwähnt, und auch bas Erbrechen nicht. Aber bie Fleischesfünden erscheinen in benselben Specificationen, ce fommt fogar bie Bestiglität und ber Incest bingu; und bas Rapitel von ber Trunkenbeit wird

fogar näher specificirt, und zwar fo, bag in bem Buffage Unterschied gemacht wird, je nachdem Einer fich per contemtum ober per negligentiam ober per ignorantiam berauscht bat; auch bes Berführens zum Trinfen wird gedacht. Auch bie Bergebungen am Sacrament fehren wieder: Der Geiftliche, ber vor ber Verwaltung bes Sacraments Spirituosa trinkt, ber die Abendmablselemente ftieblt, foll bugen. Dies Alles aber wenden bann wieder bie Canones der Synode gu Luci Victoriae und bas erste Rapitel ber Canones poenitentiales hibernenses auf die Laien an. Und wir fonnen ba febr genau bie Fortschritte beobachten. Die Synodus Luci Victoriae, die por 544 fallt, geht nur in fo fern über Binniaus hinaus, daß fie die schweren Gunden mehr specificirt: fie erwähnt Diebstahl, Mord, Chebruch, Meineid, Berführung zum Meineit, Incest, Bestiglität, Cobomiterei, Onanie und andere unnatürliche Wolluft, und Landesverrath (Verrath ber Chriften an bie Barbaren: qui praebent ducatum barbaris). Aber in bem Unterstellen leichter Bergehungen unter Rirchenbuße erreicht sie den Vinniaus noch nicht; das Aeußerste, was fie in diefer Beziehung thut, ift, daß fie nicht bloß ben Mörder fondern auch ben Tobtschläger, und nicht bloß den Meineidigen sondern auch Den, der verführt und unwissend falich schwört, ber Kirchenbuße unterwirft; worin sie ber Volksanschauung und ben Bolferechten folgt. Gang anders bagegen bas erfte Capitel der Canones poenitentiales hibernenses, das gewiß um ein Jahrhundert junger ift. hier werden nicht allein zu den und ichon bekannten ichweren Vergebungen noch bie Reterei und bas Abtreiben ber Frucht binzugefügt; bier erscheinen nicht allein die schon nach Binniaus auch bei Laien mit Kirchen= ftrafen belegten leichteren Vergehungen als Schlägerei, Blutvergießen u. f. w. wieder; sondern es werden auch das Sei= rathen in zu naber Berwandtschaft, Die Uebertretung ber Speifegesete (Genug von Blut, Erftidtem u. f. w.), das Mit= machen aus dem Beidenthum herrührender Beerdigungs= gebräuche unter Bufe gestellt.

Aber bei biefen Gundenverzeichnissen ber irifdebritifden Ponitentialbucher fommt nicht allein bas in Betracht, baf fie überhaupt leichte Gunden unter Rirchenbuße ftellen, fondern auch bas, baß fie gerade gewiffe Claffen von Gunben, als Bauberei und Aberglauben, Böllerei und Trunkenbeit, leber= tretung ber Cheverbote, Contraventionen gegen äußerliche firchliche Ordnungen, Uebertretung ber Speiseverbote, bedenfen und nicht felten schwerer bedroben, als andere Bergebungen, beren fittliche Berschuldung viel größer erscheint. Es muß 3. B. auffallen, wenn Gilbas ben trunkenen Monch mit Entziehung bes Abendeffens, aber Den, ber ohne es zu wiffen bas Fleifch von Erftidtem ift, mit 40tägigem Faften belegt. Und bie irisch = britischen Bufordnungen zeigen bies nur in feinen Anfängen; in ben angelfächsischen, frankischen u. f. w. erscheint es in immer vollerer Ausbildung. Wenn Jene einzelne abergläubische Bornahmen verbieten, so bandeln in Diesen ganze Capitel von den superstitionibus et incantationibus ethnicis: wenn Jene ben Priefter, ber vor zu baltendem Gottesdienst Spirituosa trinkt, und ben trunkenen ober vomirenden Mond bugen laffen, fo baben Diefe ausführliche Capitel de crapula et ebrietate mit ckelhaftester Specialifirung; wenn Jene fich begnügen, ben in zu naber Bermandtschaft Seirathenden unter Buge zu ftellen, fo haben Diefe Die speciellften Bestimmungen über verbotene Grade und Chescheidung, und stellen jede Contravention unter schwere Buße; wenn Jene ben Priefter, der mit den Abendmahles elementen nachläffig umgeht, und ben Laien, ber fein Rind nicht zur Taufe bringt, unter Rirchenbuße ftellen, fo thun Diese Daffelbe gegen jeden Uebertreter jeder, auch ber äußerlichsten firchlichen Ordnung, 3. B. gegen ben Behntenverweigerer; bas Capitel de discretione ciborum wird ins Feinste ausgebildet. Man muß hier auf ber einen Scite, um gegen bie Rirche gerecht zu fein, bebenfen, bag fie eben Barbaren, und zwar nicht ein fittenreines, idealisches, mit pralapfarischer justitia originalis geschmudtes Naturvolf, fondern recht sittlich aufgelöfte, selbst in den beidnischen Grundlagen

ihres Lebens völlig erschütterte Barbarenhorden nicht allmählig, fondern maffenweise bekehrte, und an benfelben auch bie Aufgabe ber Sittigung und Bilbung, nicht bloß wie an ben Griechen und Romern bie ber Befehrung zu erfüllen batte. Balt man bieß fest, so erklart fich nicht bloß, baß fie es in bem Capitel de crapula et ebrietate fo eruft und speciell nabm, und daß fie ben in ber Form von Bolfsaberglauben aller Art fich erhaltenten Reffen bes Beidenthums ben Rrieg machte, fondern auch bas Antere. Als bie Rirche Chrifti aus dem Bolf der Erwählung in bas römische Reich übertrat, fant fie im romischen Rechte binfictlich ber verhotenen Grate und ber Chescheitung Bestimmungen vor, die benen bes mosaischen Gesetzes im Wefentlichen conform waren, und es fam Diefer Punkt bier kaum gur Sprache. Gang anders ftand es an diesem Punkte zu ber Zeit ber Decupationen mit ben Germanen; und die ganze Geschichte ber bamaligen Zeit zeigt uns, bag bie Rirche allerbings in ber Nothwendigkeit war, ihren ganzen Ernft und alle ihre Macht zusammen zu nehmen, um hier driftliche Bucht, Gitte und Enthaltung durchzuführen und aufrecht zu erhalten. Es war ein eigenthumliches Berfahren, wenn die Kirche ihre Guter und Ginfünfte und Gerechtsame baburch schützte, baß fie bie fich an benselben Bergreifenden fo behandelte, wie bie alte Kirche reuige und Gnade suchende Tobsünder behandelt hatte; aber, fann man fragen, was follte bie Rirde, bie bas Bewußtsein in sich trug, daß sie ber bamaligen Welt zu ihrer irbischen Wohlfahrt wie zum Seelenheil nothwendig fei, und bie boch mit ihrer Gelbsterhaltung gang auf fich angewiesen mar, gu ihrer selbst Bertheidigung gegen ein dem Schwerte mehr als bem Recht und ber Sitte vertrauendes Geschlecht anders machen als ben Ordnungsfeind bugen laffen, ober, wenn er nicht bugen wollte, ihn von ihren Segnungen ausschließen, b. b. bannen. Um fcmerften ift ben Speifegesetzen ein ent= schuldigender Gesichtspunkt abzugewinnen. Man nabm ben Ausspruch des Apostesconcils Ap. 15, 20. auf, ging sogar von ba auf die levitischen Speisegesetze gurud, und bilbete

fo, unter Rudficht auf bas Landes = und Volksthümliche bie feinften Bestimmungen über Rein und Unrein, Erlaubt und Unerlaubt im Effen und Trinfen aus. Man verbot ben Genuß bes. Fleisches berjenigen Thiere, welche ben Boltsgöttern beilig ober bei ben Opfern für biefelben verwendet waren, 3. B. bes Pferbes, bes Storches, weil ihr Genuf ale Genuß von Gögenopferfleifch galt. Man verbot bas Aleisch von Ersticktem, und bas Trinken bes Bluts überhaupt. Man verbot bas Fleisch folder Thiere, Die fich von Mas, von in seinem Blut gestorbenem Fleisch (morticina) nahren; ein Schwein, bas Nas gefreffen bat, foll man erft wieber mager werden laffen, ehe man es schlachtet und ift. Aber nun geht es noch weiter: Fluffigkeiten, in welchen ein Thier erfoffen, alfo erstidt ift, foll man nicht trinken; ein Brunnen, in welchem Solches geschehen, soll erft burch Ausschöpfen und Ausgraben gereinigt werben. Noch weiter: Waffer, aus welchem Mas freffende Thiere, 3. B. Schwein, Rabe, Adler, getrunken haben, foll man nicht trinken u. f. w. Die von Bafferschleben mitgetheilten Canones Addamnari (Adomnani?) enthalten bereits biefe Bestimmungen und bezeugen, daß fie auch schon in ber irisch stritischen Kirche galten. Und bas Alles wird mit zum Theil febr boben Bugen belegt. Sier fann man zur Rechtfertigung ber Rirche nur fagen, einer Seits, daß es dabei jum Theil, wie bei bem Berbot bes Genuffes der heiligen Thiere, ben Widerstand gegen bas Beidenthum, und anderer Seits daß es im lebrigen die Gewöhnung an Bucht galt. Aber fo fehr man auch ben bie Rirche hiebei leitenden Motiven Gerechtigfeit widerfahren laffen mag, so barf man boch nicht übersehen, wie fehr bebenklich bas Berfahren nach zwei Seiten bin war. Erftens wurde babei im Allgemeinen ber evangelische Gesichtspunkt über bem gesetlichen, ja ber geiftliche über bem rein weltlichen verloren. Wenn Beigerung bes Behnten wie eine von Gott scheibende Gunde behandelt wurde, hatte bie Rirche nicht mehr Die Erlöfung der Menschenseelen im Auge, ja verwirrte Die fittlichen Begriffe. Zweitens mar es gefährlich, bag gerabe

zu dem Mittel der Pönitenz gegriffen ward. Wenn ein Mensch unter Pönitenz gestellt ward, weil er Bier getrunken, in welchem eine Maus ersoffen war, so war die Kirchenbuße nicht mehr Kirchenbuße, sondern eine von einem sehr eigenssinnigen Zuchtmeister auferlegte Disciplinarstrase. Auch von hier aus nahm die Pönitenz je mehr und mehr den Charafter einer Disciplinarstrase an.

Bu bemselben Resultate kommen wir, wenn wir nun, zu unserem Binniaus zurückehrend, weiter die Strasen oder richtiger die Büßungen ansehen, welche hier auferlegt werden. Auch hier müssen wir unterscheiden, was die Mönche und Clerifer, und was die Laien angeht. Es sindet hier das nemliche Berhältniß wie bei den Bergehungen statt: Wie den Geistlichen Manches als Bergehen angerechnet wird, was den Laien wenigstens für damals noch nicht als solches angerechnet wird, so werden auch den Geistlichen für die nemlichen Verzehungen weit schwerere Bußen auserlegt. Vinniaus sagt uns auch den Grund: quia laieus homo saeculi hujus est et culpa levior in hoc mundo et praemium minus in suturo. Dieser Unterschied wird auch später nie ganz aufgegeben.

Indessen machen wir die Bemerfung, bag die Bugen nach und nach, namentlich bei ben laien, erschwert werben. Bir saben, daß Patricius die Ungucht und ben Mord mit nur einjähriger Buffe belegt. Binniaus nimmt icon wegen Morbes ben Clerifer in zehnjährige, ben Laien in breifahrige Buffe; ber Liber Dividis stellt wegen Mortes ben Bischof unter breizehnjährige, ben Presbyter unter siebenjährige, ben Laien unter breifahrige Buße; Die späten Canones Hibernenses endlich ftellen ben gaien wegen Morbes unter fiebenjährige Buge, für Geiftliche haben fie feine Bestimmungen. Begen einfacher Ungucht stellen Binniaus ben Clerifer unter fieben= jährige, ben laien unter breijährige; ber Liber Davidis ben Bischof unter breizehnjährige, ben Presbyter unter fieben= jährige, ben laien unter breifahrige; bie nur auf Beiftliche bezügliche Synodus aquilonalis ben Bifchof unter fieben=, ben Presbyter unter fechsjährige, aber fo bag bie erften Jahre in flösterlicher Saft zugebracht werden; Gilbas, ber nur von Beiftlichen handelt, ben Presbyter unter breifabrige, aber durch mahrhaft entsesliche Peinigungen erschwerte; Die Canones Hibernenses endlich ben laien unter fiebenjährige Saft. Sieraus entnehmen wir Dreierlei: Erftens, baf bie Schwere ber Bufe nicht immer bloß burch die Ausbehnung ber Buggeit, fondern auch burch bie intenfive Steigerung ber Bugungen, Saft, schärferes Fasten u. f. w. hervorgebracht wird. 3weitens, baß man gleich nach ber Befehrung im Berhaltniß zu ben vieljährigen Bugen ber alten Rirche auf fehr geringe Bugen herunterging, bann aber im Laufe ber Zeit bie Bugen febr verschärfte. Drittens, bag man bie schweren Buffage für die Clerifer successive auf die Laien übertrug. Indeffen muffen wir zu ben beiden letten Punften bingunehmen, mas wir gleich weiter nachweisen werden: bag biese Erschwerung der Bußen durch die parallele Einführung des Redemtionen= syftems erkauft wurde, burch welches bie Bugen je länger je mehr, wenigstens als Ponitenzen genommen, gang illuforisch wurden.

Wie muffen nemlich jett bie Arten ber auferlegten Bugen näher ins Auge faffen. Wir haben ichon vorbemertt, daß die irisch stritische Kirche sowohl die öffentliche als die Privatbuße hatte. Noch die Canones Hibernenses haben die öffentliche Buße: es wird Cap. I. can. 12. Derjenige, ber Blut ober Urin trinft, mit einer Buge von 71/2 Jahren belegt und ausdrücklich hervorgehoben, daß bie Absolution öffentlich impositione manus episcopi geschehen musse. Aber Dieselben Canones Hibernenses führen Cap. II. can. 4. Die öffent= liche Buße, die confessio peccatorum coram sacerdote et plebe als eines ber Mittel auf, burch welches man eine lange Buggeit ablofen fann. Daraus ergiebt fich, baß bie öffentliche Buße von ber Privatbuße verdrängt ward; bie Privatbuße murde - wie es auch nicht anders fein konnte, feit man die gange Maffe felbst ber leichten Bergehungen gur Bufe jog - Die eigentliche Form ber Kirchenbufe, und Die öffentliche Bufic erschien je langer je mehr nur als ein Ver=

schärfungsmittel, durch welches man die Unbequemlichseiten einer vieljährigen Privatbuße ablöste. Die öffentliche Buße behielt natürlich ihre alten Formen, wenn ihr auch Zugaben, wie Landesverweisung, Haarabschneiden u. s. w. gegeben wursten. Dagegen werden wir nun sehen müssen, welche Büstungen in der Privatbuße zur Anwendung kamen.

Die Grundbestandtheile ber Buke find von Alters ber und bleiben, bei Laien wie bei Geiftlichen, Gebet, Kaften, und Almofen. Aber bies wird nun in Suftem gebracht, und burch mancherlei Buthat verschärft. Das Gebet erscheint bei Binnique noch nicht formulirt; ber Liber Davidis aber und Gilbas laffen die Geiftlichen eine zugemeffene Zahl von Pfalmen und von Horen singen; und die Canones Hibernenses übertragen Dies auch auf bie Laien, und fügen eine bemeffene Babt von Kniebeugungen und von Ausstredungen ber Sande zum Simmel bingu. Das Kaften erscheint bei Binniaus in ben zwei Ab= ftufungen des Kaftens bei Waffer und Brod in zugemeffener Quantität, und ber Enthaltung bloß von Wein und Rleifch. fo daß die ersten Wochen oder Jahre der Bufe bei Waffer und Brod gefastet, die übrige Zeit aber nur Bein = und Aleischaenuß vermieden werden foll. Dies wird fväter in ben Rlöftern weiter ausgebildet babin, baß fehr genaue Speife= ordnungen entworfen werden, daß fur die firchlichen Freuden= Tage und Zeiten, die Sonntage, Die Duinquagesima, Etwas von ber Barte nachgelaffen, bagegen fur andere Zeiten wieder Berichärfung (fogenannte superpositiones, nemlich 1. B. fo. bak an fünf Tagen ber Woche nur Gine Mablzeit genommen, aber an zweien Tagen gar nichts gegeffen wurde) geboten wird. Wir geben als Probe ben erften Canon bes Gilbas: Presbyter aut diaconus faciens fornicationem naturalem sive sodomitam, praelato ante monachi voto, tribus annis poeniteat; veniam omni hora roget, superpositionem faciat in unaquaque hebdomada, exceptis quinquaginta diebus postpassionem; pane sine mensura et ferculo aliquatenus butiro impignato die dominico, ceteris vero diebus paxmati panis mensura et miso parvum impignato, horti oleribus, ovis paucis, britannico formello utatur, himina

romana lactis pro fragilitate corporis istius aevi, tenuclae vero vel balthutae lactis sextario romano sitis gratia, et aquae talimpulo, si operarius est; lectum non multo foeno instructum habet; per tres quadragesimas superaddat aliquid, prout virtus ejus admiserit; semper ex intimo corde defleat culpam suam, obedientiam prae omnibus libentissime excipiat. Dem Kaften wird bann aud, wie schon biefe Stelle zeigt, ein hartes Lager bingu= gefügt. Auch bies wird in Suftem gebracht. Der Liber Davidis faat barüber: Primo anno super terram, secundo lapidi caput imponendum, tertio super axem jaceat. Auch biefe ausgebildeten Fastenbestimmungen werben bann vom Liber Davidis und ben Canones Hibernenses auf bie Laien über= tragen, jedoch, wie wir später feben werben, im Zusammen= bange mit ben Rebemtionen. Das Ulmosenwesen tritt schon bei Binniaus in einer von ber altfirchlichen gang abweichen= den Weise auf, die wir erft unten besprechen fonnen.

Dem Gebet, Faften und Almofen wird nun aber gu= vorberft bei Geiftlichen noch Mandjes hinzugethan. Zuerft Geldentschädigung, Gelderstattungen, Geldstrafen, von benen wir erft unten reben konnen. Dazu fommen, namentlich bei Monden, Ordnungoftrafen: halbe Ration, coenae privelur, multa increpatio. Ferner asketische Exercitien: Nachts einige Stunden ftebend beten. Codann: Ginfperrung in ein Rlofter; nach ben Statuten ber Synodus aquilonalis muß ber Clerifer jede Bufe, eingesperrt in ein Klofter, so verbugen, daß er Die erften Jahre in ordentlicher Saft, Die späteren allerdings unter ben Monchen aber ale Buffender gubringt. Ja, es geht bis zu forperlicher Buchtigung. Schon bei Johannes Caffia= nus') fommt es vor, daß von den Aebten gegen Mönche Prügelstrafe angewendet wird. Darauf geben die Concilien2) ben Bischöfen bas Recht, Dieselbe auch bei nieberen Clerifern in Unwendung ju bringen. Binniaus nun läßt ben Clerifer, ber Betrug am Rirchengut verübt hat, ebenfalls mit Ruthen

<sup>&#</sup>x27;) Collat. II, 16.

Conc. Agathense anni 506. can. 41. Epaon. a. 517. c. 15. Matisc.
 I. a. 581. c. 8.

ftreichen, aber allerbings boch nur, wenn er nicht Bufe leiften will, so baß er bann zugleich auch ercommunicirt und aus bem lande gejagt wird. Gehr bäufig fommt auch Landes= verweifung, theils für bie Bufgeit, theils lebenslängliche, vor. Sie wird bei ichweren, ruchtbar gewordenen Bergebungen ber Clerifer, 3. B. Inceft, angewendet wegen bes Aergerniffes, bas fie gegeben; fie fommt ferner vor, wenn ein Clerifer einen Mord begangen bat, um ihn gegen bie Blutrache ficher ju ftellen; fie kommt aber auch als bloge Bericharfung ber Buffe, als Strafe vor. Befondere Aufmerksamkeit verdient endlich bas Berhältniß bes bugenben Clerifers zu feinem Umt: Nach Binniaus fann ein Clerifer, während er felbft für schwerere Bergehungen g. B. Ungucht buft, wenn fie nur nicht ruchtbar geworden find, fein Umt fortführen; und felbst ber schwerften Berbrechen 3. B. ber Ermordung feines unehelich erzeugten Kindes schuldig geworden, kann er nach vollbrachter Buffreit nach bem Urtheil seines Bischofs wieder in fein Amt eingesett werden. Nur das bleibt ungewiß, ob Binniaus auch demienigen Clerifer, ber einen ihm fremden Menschen ermordet hat, frei läßt, nach ben vollbrachten gehn Buffahren wieder in sein Amt einzutreten. Dagegen fagt ber Liber Davidis von bem Anfang ber Buße eines Clerifers: Hinc autem presbytero offerre sacrificium vel diacono tenere calicem non licet, aut in sublimiorem gradum ascendere. Man murbe alfo auch auf biesem Punkte mit ber Zeit wieber ftrenger.

Bei den Laien nun waren die Zugaben, wie est in der Natur der Sache liegt, zum Theil andere. Außer zu erlegensten Geldbußen, von denen nachher die Rede sein wird, forstert Binniaus bei Männern, sobald sie schwererer Kirchenbuße unterworfen werden, die Entwaffnung: inermis existat nisi virgam tantum in manu eius. Die Synode von Luci Victoriae dehnt die Entwaffnung beim Landesverräther auf Lebens lang aus. Parallel der Entwaffnung bei den Männern tritt bei den Frauen das Sclavin werden: Binniaus fordert von der ehebrecherischen Frau can. 44, daß sie auf Lebens lang ihres Mannes Sclavin werde. Bei schweren Kirchenbußen

fügt bie Synobe von Luci Victoriae auch Verbannung hinzu. Ganz stehender Grundsat bei Linniaus bis zu den Hibernenssischen Canones hin ist, daß Cheleute sich während der Kirchenduße eines Theils des ehelichen Umgangs zu enthalten haben. Sodann hat schon Vinniaus can. 35. die Bestimmung, daß ein mit schwerer Kirchenbuße Belegter, nach Bestehung dersleben, wenn er es anders will, Clerifer werden soll: et si ita liduerit, jungatur altario. Hieraus macht dann der Liber Davidis schon ein Gesetz: Wer eine Nonne geschändet, oder Sodomiterei, oder Bestialität getrieben hat, soll zur Buße Mönch werden. In den späteren irdischen Pönitenzialen, dem Liber Davidis, den Canones Hibernenses, werden dann auch schon den Laien assetische Bußen, als Schlasen auf der Erde, Stehen, Kniedeugen, Hände ausheben, Psalmen und Horen singen auserlegt.

Von noch viel weiter greifendem Einflusse auf die spätere Gestaltung des Buswesens ist nun aber die Vertauschung der Busen entweder gegen anders formirte Busen oder gar gegen Geldbusen, welche sich gleichfalls in der irischen Kirche einsleitet, dis sie später zum Ablas wird. Um aber diesen wichtisgen Punkt völlig zur Anschauung zu bringen, müssen wir zusnächst einen Blick auf die Ausgleichung wersen, welche in diesem Zeitraum das firchliche Strafrecht mit dem bürgerlichen

einging.

Es lag in den Verhältnissen dieser Zeit, daß die Machthaber eine Ausgleichung und Durchdringung der alten germanischen oder keltischen Volksrechte und der von der Kirche getragenen römischen und canonischen Rechte anstreben, und dieses Ziel bei der Aufzeichnung der alten Volksrechte, zu der man in dieser Zeit allenthalben schritt, sehr sorglich ins Auge fassen mußten. Hierbei kam aber namentlich auch das kirchliche Bußwesen in Betracht, da ja die Kirche eine Reihe von Bergehungen und Verbrechen ihrer Seits mit Strafe belegte, welche auch jedes Staatswesen seiner Seits ahnden muß. Um so mehr mußten staatliche Criminalrechtspslege und kirchliches Bußwesen sich berühren, als das Vorausgehende uns

jur Genüge bargethan bat, bag bas lettere bereits nur ju febr zum eigentlichen Strafwesen berabgesunfen war. Bie man bei bieser Ausaleichung verfuhr, wissen wir aus ber frankischen Geschichte: Die frankischen Ronige versammelten in den einzelnen Landschaften die Weisen (synodos sapientium), ließen nach ben Sprüchen berfelben bie alten Bolferechte aufzeichnen, und anderten babei an ben Sprüchen ber Weisen, was ben firdlichen Principien nicht entsprach. Go ichilvert uns Die Borrede ju ben Bolferechten ber Ripuarischen Franken ben Bergana: Theodoricus rex Francorum, cum esset Cathalaunis, elegit viros sapientes; -- ipso autem dictitante jussit conscribere legem Francorum, Alamannorum et Bojoariorum, et unicuique genti, quae in ejus potestate erat, secundum consuetudinem suam; addiditque addenda, et improvisa et incomposita resecavit: et quae erant secundum consuetudinem paganorum, mutavit secundum legem Christianorum. Et quidquid Theodoricus rex propter vetustissimam paganorum consuetudinem emendare non potuit, postea Hildebertus rex inchoavit corrigere etc. Einen etwas anderen Gang mußte biefe Ent= wickelung in ber irischen Kirche nun allerdings nehmen, ba co bier keine Ronige gab. Un bie Stelle ber Ronige traten bier die Bischöfe und die Aebte, welche die einzelnen Candftriche bekehrten, und ihre Rachfolger. Go ergablt und Beda 1). baf Columba, ber bie Insel So befehrte und auf berfelben ein Rlofter grundete, zu ber pictischen Bevolferung ber Infel bas Berhältniß eines Priefterfürften erlangte, und bied Berhältniß auch auf seine Nachfolger, bie ferneren Alebte bes Rlofters vererbte: habere autem solet ipsa insula rectorem semper Abbatem Presbyterum, cujus juri et omnis provincia, et ipsi etiam episcopi, ordine inusitato, debeant esse subjecti, juxta exemplum primi doctoris illius, qui non episcopus sed Presbyter extitit et Monachus. Ein ähnliches Berhältniß wird Patrif zu ben von ihm bekehrten Sanbichaften gehabt

<sup>1)</sup> Hist. eccles. III, 4.

haben. So thaten nun hier diese, was in Franken die Könige thaten. Die Canones Hibernenses enthalten in ihrem dritten Capitel ein Schriftstück, nach welchem Patrick die sapientes erst ihre Sprücke über die nach den volksrechtlichen Anschauungen wegen Körperverletzung oder Blutvergießen eines Vischoss, eines Presbyters, eines princeps u. s. w. zu verhängenden Strasen abgeben läßt, und dann am Schlusse ausspricht, wie es künstig in Beihalt der kirchlichen Strasskorie gehalten werden soll. Auch das erste Capitel der Canones Hibernenses enthält nach seiner Ueberschrift solche Weisthümer einer unter einem Gregorius Nasasenus gehaltenen Synodus Sapientium. Nicht minder sind die anderen Capitel der Canones Hibernenses, so wie auch die Canones Wallici solche Auszeichnungen alter britisch eirischer Bolksrechte unter kirchlichem Gesichtspunkte. Welchem Grundsate man bei dieser Auszleichung der lex christiana mit den leges paganorum im Allgemeinen solzte, zeigen uns nicht allein die gesperrt gedruckten Worte in der oben aus den Ripuarischen Geseten angesührten Stelle, sondern auch der Schluß der Canones Hibernenses, welcher lautet: Si invenerimus judicia gentium bona, quae natura dona illis docet et Deo non displicet, servadimus.

Aus den erwähnten Aufzeichnungen der britisch eirischen Bolksrechte nun treten uns einige Umstände von größter Wichtigkeit entgegen. Zuvörderst bedrohen in dem erwähnten dritten Capitel der Canones Hibernenses die Sapientes Densenigen, welcher einen Cleriser oder eine obrigseitliche Person am Körper verleßt, mit enormen Strafen, als Kreuzigung, Handabhauen, aber freisich so, daß sie zugleich immer die Geldstrase bestimmen, durch welche solche Leibess oder Lebenssstrase abgelöst werden kann. Dann aber berichtigt Patrist diese judicia und zwar dahin, daß er nicht allein unter gänzslicher Berwerfung jener Leibesstrasen nur die Geldbußen und überdem noch in einem sehr abgeminderten Betrage beibehält, sondern auch die weitere Bestimmung trifft, daß auch diese Geldbuße abgelöst werden kann, wenn der Schuldige sich einer Kirchenbuße von entsprechender Dauer unterzieht. Ganz anas

log verordnen bie Canones Wallici can. 46. gang allgemein; Wenn Jemand ein Berbrechen begangen babe, und bann frei= willig bem Priefter beichte und fich zur Kirchenbuße ftelle, folle er von weiterer burgerlicher Strafe frei fein. Etwas anders ftellt fich bas Berhältniß, wenn Binniaus can. 9. be= ftimmt: Wenn ein Laie einen Monschen am Leibe verlete, fo folle er 40 Tage Ponitenz leiften, aber baneben auch eine Gelobuse gablen fo boch, wie entweder der Priefter ober ein Sapiens fie ichäten murbe. Aus dem Allen ergiebt fich, baß man auf ein Zusammenwirken ber bürgerlichen und ber firch= lichen Strafgewalt binarbeitete, und zwar bis zu ber Folge baß bie Rirdenstrafe nicht allein neben ber burgerlichen Strafe berging, sonbern bag bie erstere gerabezu an bie Stelle ber lettern trat, die lettere ersette. Was, wie wir faben, schon Augustinus empfahl, erscheint bier ausgeführt. Dag bie Rirche jener Zeit ein foldes Berbaltniß anftrebte, ift febr erflärlich: cs mußte ibr die Durchführung ihrer Disciplin ungemein erleichtern. Aber eben so erklärlich ift, baß bies nicht obne Rückwirkungen auf die firchliche Disciplin bleiben konnte: Nicht allein mußte bas firchliche Buswesen in bem Maage, als es an bie Stelle ber burgerlichen Criminalrechtspflege trat, felbst ein Strafwesen im eigentlichsten und äußerlichsten Sinne werben, fondern es mußte bann nothwendig auch Bieles von dem Inhalt, von den Grundfäten bes burgerlichen Strafrechts, welches es vertreten, beffen Momente es mit mabrnehmen follte, in fich aufnehmen. Nun treten uns aber ichon in jenen Aufzeichnungen ber irifch = britischen Bolferechte, und allenthalben in ben keltischen und in ben germanischen Bolfsrechten zwei eriminalrechtliche Gigenthumlichkeiten entgegen. die vollständig in das firchliche Bugwesen übergegangen find und bemfelben eine gang neue Geftalt gegeben baben, nemlich bas Suftem ber Redemtionen, und bas Suftem ber Componitionen. Es bat bamit biese Bewandtnig 1): Eine Reibe von Berbrechen 3. B. Diebstahl, Betrug, alle Cigenthumsverbrechen.

<sup>&#</sup>x27;) Bgl. Grimm beutsche Rechtsalterthumer, G. 646. ff.

haben bie Geite, baß fie ben Nächsten am Gute schädigen, und gewähren mithin bem Letteren einen Anspruch auf Entschädigung: ber Bergreifer ift bem Geschädigten gum Ersat ber ihm genommenen Sache verpflichtet. Dies läßt fich auch auf die Berbrechen am Leibe und Leben bes Machsten übertragen: ber Verbrecher ift Dem, bem er ben Arm abgeschlagen oder bas leben genommen hat, beziehungsweise seinen binter= bliebenen Angebörigen feinen eignen Arm ober fein eignes Leben wieder zu geben schuldig; er hat sein Leben oder feine Glieber an sie verwirkt, und sie find berechtigt, ihm folche im Wege ber Blutrache zu nehmen. Endlich enthält jedes Berbrechen an fich eine Berletzung nicht allein bes etwa baburch Geschädigten, sondern auch des Gemeinwesens, einen Friedens= bruch, für welchen eine Strafe gehört, beren Betrag und Art fich ebenfalls am natürlichsten nach bem jus talionis berechnet. Um nun einer Seits ber Blutrache wie ber Selbsthülfe überhaupt zu entgeben, und anderer Seits bas abstracte jus talionis zu mildern, haben bie germanischen und auch bie britischeirischen Bolferechte bas Inftitut ber Redemtion, b. h. fie gestatten nicht allein bei Eigenthumsverbrechen die Ent= schädigung, fondern auch bei Berbrechen am Leibe und leben bes Mächsten, daß ber Berbrecher sich mit bem Geschlagenen ober den Angehörigen des Erschlagenen durch ein ent= sprechendes Erlegniß abfinde, ja bei allen Berbrechen, daß ber Verbrecher die Verletzung bes Gemeinwesens burch ein Opfer an feinem Gute tilge: er bat feinen Leib, fein Leben u. f. w. verwirft, und muß Diefes durch fold, Erlegniß lösen, wodurch er benn gewinnt, bag er von Seiten bes Gefchäbigten und feiner Blutsfreunde und bes Gemeinwefens ficher ift. Das ift die Redemtion, ober, nach altdeutschem Ausbrud, Die Buoge, Die Ablöfung ber Verletung bes Nachften ober bes gemeinen Wefens, bes Schabens und ber Strafe, burch ein Erlegniß. Und wie die Blutsfreunde eines Geschäbigten gleich biefem berechtigt fint, an bem Schädigenden Recht zu nehmen, so find anderer Seits auch die Blutsfreunde bes Schädigenden verpflichtet, fur ben Letteren aufzufommen und

2. B. für ibn zu bezahlen, wenn er nicht kann. Dies Rebemtionensystem erscheint nun in ben genannten Aufzeichnungen irifch = britischer Bolferechte bereits vollständig entwickelt; fie enthalten eben meift Nichts als Bestimmungen berjenigen Erlegnisse, burch welche Berbrechen, namentlich Berbrechen am Leibe und Gute bes Rächsten redimirt werben fönnen; die Ausbrücke aber bafür find reddere, satisfacere ober satisfactio, redimere und zwar redimere animam beim Morber, redimere manum bei Dem, ber ben Anderen geschlagen hat u. f. w. Als Zwed wird angegeben, ut securitatem accipiat. In bem Rebemtionensoftem liegt aber weiter noch bas zweite Princip, bag babei eine Bufe, eine Strafe an die Stelle ber anderen gesetzt wird. Der Tobtschläger g. B. foll eigentlich mit bem leben bugen, es wird ihm aber gestattet, statt Deffen am Gute zu bugen. Es liegt auf ber Sand, daß fich bies nun weiter ausbebnen, baß fich wieder an die Stelle einer Redemtion eine andere Redemtion fegen läßt, und daß Mandes babin führen mußte, bies wirklich zu thun. Befaß z. B. Jemand nicht fo viel Ber= mogen, daß er die Buße aufbringen konnte, so mußte es wünschenswerth sein, daß es für folche Fälle eine andere Urt ber Satisfaction gab, und man bestimmte, bag er bann nur Leibeigener bes von ihm Geschädigten zu werden brauche. Ober Beides lag nicht in ber Möglichkeit ober Reigung bes Beleidigers, fo gab es andere Buffate, zwischen benen er wählen mochte. Grimm bat am angeführten Orte eine Menge folder Bugumwandlungen aufgezählt. Und intereffirt befonders Eine Art berselben. Die ursprüngliche Form ber Redemtion war ohne Frage die, daß sie in Naturalien entrichtet ward. Dieselbe bat fich noch in allen alten Bolfsrechten erbalten. Da giebt es Volksrechte, welche die Höhe der Redemtion nach - Ochsen berechnen: wer z. B. einen Mann erschlagen bat, foll bafur an die Seinigen fieben Ochfen geben, bag er fein Leben lofe. Unfere irifch britischen Bolferechte berechnen Die Redemtionen ftets nach leibeigenen Männern und Frauen: ein Mörber 3. B. foll brei leibeigene Magte und brei leibeigene Anechte für sein Leben geben. Und darauf kommt benn schon eine Bußumwandlung vor: er kann, wenn es ihm lieber ist, statt je eines leibeigenen Anechtes auch zwei leibeigene Mägde geben. Aber bei zunehmender Steigerung des Verkehrs und der Verkehrsmittel mußte sich natürlich wie allenthalben so auch hier an die Stelle der Naturalleistung das baare Geld drängen. So rechnen denn auch unsere irisch-dritischen Volksrechte die Redemtion nach ancillis, geben aber zugleich den Geldwerth einer ancilla an, und stellen frei, statt dieser jenen zu geben. Je länger je mehr reduciren sich alle Vußen auf Geldbußen. Das sind die Compositionen, die Umwandlungen einer Nedemtion in eine andersartige zum Zwecke der Hinlegung der bösen Sache. Und auch das endlich kommt schon in den irischen Volksrechten vor, daß die Ansgehörigen des Verbrechers für ihn aufkommen müssen: die Verwandten eines slüchtig gewordenen Todischlägers sollen, wenn sie sicher leben wollen, die Häste seiner Buße erlegen.

Es leuchtet aber auf ben erften Blid ein, wie außerorbentlich nahe es ber bamaligen Kirche liegen mußte, auf bies volksrechtliche Syftem ber Redemtionen und Compositionen einzugeben, als fie eine Ausgleichung ihrer und ber burgerlichen Strafrechtspflege suchte. Seit lange schon hatte bie Kirche von dem groben Sunder vor Allem die satissactio geforbert, und barunter verftanden, bag er mit bem Werf ben beleidigten Gott, die beleidigte Gemeinde verföhnen, die ihm brobenden ewigen und zeitlichen Strafen abbugen, feine Seele lofen muffe. Wie ungemein nabe trat bies bem volfs= rechtlichen Begriff ber Rebemtion? Go nabe, bag ber bie Redemtion bezeichnende Ausdrud',, Buoze" ohne Weiteres auf Die firchliche Ponitenzleiftung, die satisfactio übertragen ward. Huch die Strafumwandlung fannte ja die Rirche ichon lange, wenn fie annahm, bag man g. B. Fleischesfunden durch Faften, Almosen wieder gut machen fonne. Ja, selbst die Umwant-lung ber Satisfaction in Geld und Geldeswerth war ihr ja feineswegs fremt. Erinnern wir uns nur bes alten Begriffs ber Almosen, wie wir ibn vom hirten bes hermas an bis

zum Augustinus bin finten, bag bas Almofen gleichsam für ben Inbegriff aller anderen satisfactorischen Werke und Leistungen galt. Da brauchte man ja nur ber Geldbufe bie Form eines Almosens, einer Entrichtung ad pias causas zu geben, um sie gang canonisch zu finden. Endlich sogar ber polferechtlichen Anschauung, daß die Angehörigen für ben Berbrecher Bufe leiften mußten, war burch bie in ber Rirche eingeriffene Anschauung vorgearbeitet, bag man burch gute Werke, Gebete, Almosen bem Gunder, ben man lieb hatte, an feinem Beile belfen fonne. Go ichloß fich Alles febr gut ausammen. Freilich wurde gerade bas Kaliche und Schlimme in ben firchlichen Anschauungen burch biefe Gattigung mit biefen volksrechtlichen Unschauungen bestärft und geförbert, und bas firchliche Bugwesen baburch völlig veräußerlicht. Aber diefer Erwägung, wenn fie Jemand hatte, hielt ber große Gewinn bie Bage, ber fich in ber bamaligen Lage ber Rirche baraus craab. Wie batte bie Rirche je vermocht, bie alten ftrengen Bestimmungen bes Kirchenbufwesens auf bie befehrten Barbaren unverändert anzuwenden, zumal fie ber Kirchenbuße nun auch die leichteren Bergebungen zu unterwerfen angefangen batte? Aber wenn fie bem firchlichen Bugwesen jene volksrechtlichen Anschauungen unterlegte, und wo es anging, an bie Stelle ber alten ftrengen Bufarten andere minder läftige, namentlich Geldbuffen nach Beife ber polferechtlichen Compositionen feste, so ließ fich's burchführen. Wir durfen uns alfo nicht wundern, wenn wir schon die irisch-britische Rirche nicht allein auf bas Gustem ber Rebemtionen und Compositionen eingeben, sondern auch schon recht weit barin fortgeben feben.

Unser ältestes Pönitentiale, das des Vinniaus, verbindet einfach die bürgerliche Redemtion mit der kirchlichen Pönitenzeleistung, aber so daß die erstere ein wesentlicher Theil der zur letteren gehörigen Satisfaction wird: der Sünder muß seine bestimmte Zeit in Fasten und Gebet und anderen Bußübungen, von der Communion ausgeschlossen, Kirchenbuße thun, aber daneben die Redemtion, sei es als Schabenersap, oder als

Wergelb, ober als Strafe gablen. Und bas behalten benn zum Theil auch noch alle fpateren irifden Ponitentialbucher bei. Go erscheint die Redemtion als Schabenersatz: ein Dieb muß nach Binniaus Gin Jahr Kirchenbuße thun, und baneben bem Beftohlenen bas Bierfache erfegen. Gie erscheint als Wergelb: Wer Jemanden geschlagen ober erschlagen hat, muß Kirchenbuße von 40 Tagen bis zu 10 Jahren leiften, aber baneben ihm ober feinen Bermandten bas Bergelb gahlen. So kommt es auch noch in ben Canones Hibernenses vor. Und wenn Jemand ein Madden geschwächt bat, fo muß er nach bem Liber Davidis Gin Jahr Rirdenbuße leiben, aber baneben ihren Bermandten ben Betrag ber Morgengabe gablen. Sie erscheint endlich als Strafe für Verletzung bes gemeinen Befens: Wenn ein Clerifer Rirchengut veruntreut hat, so foll er nach Binniaus Gin Jahr Kirchenbuße erleiben, aber zugleich foll man fein eigenes Bermögen unter bie Armen vertheilen. Fruchtabtreiben foll nach bem erften Capitel ber Canones Hibernenses mit 31/2 bis 7 Jahren Kirchenbuße belegt, aber zugleich foll eine Mulct von 12 leibeigenen Mägben, bie Magt zu 13 Sedel, gezahlt werben. Wer Unzucht ober Chebruch getrieben bat, foll nach Binniaus 3 Jahre Rirchenbuße leiben, aber baneben pecuniam dabit pro redemtione animae suac et fructum poenitentiae in manu sacerdotis, det elimosinam pro anima sua. Diese Ausbrude bestätigen gu= gleich, was wir oben über bie Art gefagt haben, wie bie Rirche bas Redemtionensystem mit ihren Unschauungen verband. Aber bie fpateren irifden Ponitentialbucher laffen nun bie Redemtionen nicht allein neben ber Kirchenbuße als einen Theil ber zu berfelben gehörigen Satisfaction erfcheinen, fondern feten geradezu die Redemtion, die Zahlung gur löfung, an die Stelle ber bamit abzulöfenden Rirchenbuße, und zwar zunächst fo, bag ber Schuldige nach feinem Gefallen entweder sich ber Kirchenbufie unterwerfen ober bie Redemtion erlegen fann, und bann burch Leiftung ber einen von ber anderen entfreit wird. Go ftellt es bas 3. Capitel ber Canones Hibernenses: Wenn sich Jemand an bem Leibe ober Gute

eines Bifchofs, einer obrigkeitlichen Person vergreift, fo foll er entweder 7 Sabre Kirchenbufe thun ober 7 leibeigene Magte geben. Go haben es auch bie Canones Wallici: Wenn Jemand vor ber Rirche Streit anfängt, fo foll er wegen Friedensbruch ohne Rirchenbuffe argenti libram unam an bie Urmen geben; wenn er einen Unberen schlägt, foll er ohne Kirchenbuße ihm eben so viel Wergeld, und wenn er Solches vor ber Kirche thut, eben fo Biel an die Kirche geben; aber wenn er ftatt beffen Rirchenbuße thun will, fo braucht er nicht zu gablen. Wenn bie Canones Wallici Beites, Rirchenbufe und Retemtion forbern, fo ift es außerfte Berfchärfung: 3. B. wenn ein Clerifer einen Laien fchlägt, braucht er nur bas Wergelb zu erlegen: wenn aber ein Laie einen Clerifer ichlägt, muß er Wergeld gablen und Rirchen= buffe leiben. Der Liber Davidis endlich bat die Redemtion schon gang unabhängig von ber Kirchenbuße: Wer Bins nimmt, foll ohne Kirchenbuße bloß ersetzen; wer in der Kirche falsch schwört, soll ohne Rirchenbuße, als Strafe ben einfachen Betrag bes Objects erlegen, um welches er geschworen bat.

Damit find wir denn aber ichon mitten in ben Buß= wandlungen, benn Diefe Redemtionen erscheinen schon ledig= lich als Ablöfungen ber Ponitenz. Dies Suftem Der Buß= umwandlungen erscheint nun ichon hier fehr ausgebildet. Zwar Binniaus kennt ce noch gar nicht, baß eine Bufe ftatt ber anderen eintreten könnte. Aber wenn die Canones Hibernenses es zur Wahl ftellen, ob man 7 Jahre buffen ober 7 Magte geben will, und wenn die Canones Wallici frei geben, baß man burch lebernahme ber Kirchenbuße fich ber Rebemtion entziehen könne, fo ift bas ichon Bugumwandlung. Die Sache wird aber schon bier viel bunter. Go fagt ber Liber Davidis: Rach den alten Canones folle für Capitalfunden ein Bischof 23 Jahre, ein Presbyter 12 Jahre, ein Diacon 7 Jahre n. f. w. Kirchenbuße leiden. Das fonne man aber jest in folgenden drei Acten fürzer abmachen: Primo anno super terram, secundo lapidi caput imponendum, tertio super axem jaceat; solo pane et aqua et sale et leguminis talimpulo

vescatur; so bauert es bann nur brei Jahre. Ober: Ceteri malint 30 triduanos vel cum superpositionibus, cum cibo lectoque supradicto, annona ad nonam usque ad alteram. Ober: alia est poenitentia 3 annis, sed himina de cervissa vel lacte cum pane salegue, altera e duabus noctibus cum prandii ratione et ordine 12 horis noctium dierumque Deum supplicare debent. Roch weiter treibt es bas zweite Capitel ber Canones Hibernenses, welches lediglich von biesen Bußumwandlungen handelt. Darnach fann man eine ordentliche 3 tägige Rirdenbuße mit Faften u. f. w. abmachen, wenn man Eine Nacht und Ginen Tag ftebend ohne Schlaf unter Pfalmen= und Horenfingen zubringt, und jede Stunde 12 mal Die Rnie beugt und die Bande gum himmel ftrecht. Außer= bem giebt es neun verschiedene Beisen an, wie man eine Einjährige orbentliche Kirchenbuße abmachen fann: 3. B. wenn man 100 Tage bei Waffer und Brod lebt und jede Gebets= ftunde betet; ober wenn man Einen Monat lang zubringt in magno dolore, ut dubius sit de vita; voer wenn man zwölf Mal thut, wie nach Obigem gur Ablösung einer breitägigen Buße geschehen soll; oder wenn man, nachdem man öffentlich vor bem Priefter und ber Gemeinde gebeichtet, brei Tage in einer Kirche ohne Speife, Trank, Schlaf und Rleidung fiehend unter Pfalmen= und Horenfingen und zwölfmaligem Rnie= beugen alle Stunde zubringt; ober wenn man, nachdem man bem Priefter gebeichtet, brei Tage in einem Grabe bei einem heiligen Todten ohne Speise, Trank und Schlaf, jedoch befleidet, unter Pfalmenfingen und Horenbeten zubringt. Man fieht, wie man fich ben Reigungen und Bequemlichkeiten ber Menschen zu accommodiren wußte. Der Liber Davidis endlich allein läßt ichon bie Bufe burch bloße Geldzahlung ablöfen. Die birecte Umwandlung ber Bugen in Geld ftieß lange auf entschiedenen Widerspruch. Co fagt eine Somilie') eines unbekannten Berfaffers von Regern, mabricheinlich Arianern: Praepositi corum, quos presbyteros vocant, dicuntur tale

<sup>1)</sup> Bei Mabillon Museum Ital. T. I. P. II. p. 27.

habere mandatum, ut si quis laicorum fassus suerit crimen admissum, non dicat illi: age poenitentiam, deplora facta tua, desle peccata; sed dicat: pro hoc crimine da tantum mihi, et indulgetur tibi. Suscipit ergo dona presbyter, et pactione quadam indulgentiam de salvatore promittit. Insipiens placitum, in quo dicitur, minus deliquisse domino, qui plus contulerit sacerdoti. Apud hujusmodi praeceptores semper divites innocentes, semper pauperes criminosi. Intessen, wenn man überhaupt einmal auf das System der Redemtionen und Compositionen einging, mußte man schließlich auch zur Bußumwandlung in Geld fommen, was denn auch je länger je entschiedener geschah.

In ber angelfächfischen Kirche war co ber Erzbischof Theodorus von Canterbury (+ 690), ber wie bas angel= fächfische Kirchenwesen überhaupt fo auch die firchliche Disciplin baselbit ordnete. Wir haben brei angelfächsische Ponitential= bücher, bie fog, Capitula Dacheriana, bie fog, Canones Gregorii, und bas Poenitentiale Theodori, fammtlich bei Wafferschleben abgebruckt, unter welchen zwar feines ben Theodorus felbst zum Verfasser hat, welche aber alle brei Aufzeichnungen ber judicia bes Theodorus find, und mithin, an ben Schluft bes 7ten Jahrhunderts fallend, und bas angelfächfische Bußwefen biefer Zeit repräsentiren. Wir werben für unferen Zwed zunächst bei biefen Ponitentialbuchern fteben zu bleiben baben, ba die fpäteren angelfächfichen Ponitentialbucher, und zwar schon bas bes Beda († 735), bereits unter anderem Einfluffe fteben. Es fällt nemlich ichon vor die Abfaffung ber letteren die Zeit, wo die britische und die angelfächsische Rirche burch ibre nach Deutschland entsendeten Missionare (3. B. Columban, Wilfried) auf die frankische Rirche wirften und babin auch ihre Beichtbucher, ben Binniaus und Die Theodorifchen, brachten. Naturlich aber nahm bas britische und angelfächfische Bufwesen in ber frantischen Rirche Mobis ficationen an, welche bann auf die britischen und angel= fächfischen Rirchen gurudwirften, und ichon in bem Beichtbuch Des Beba bemerklich fint. Wir werden baber bas Beichtbuch bes Beba für jest nur aushülflich benuten, und auf basselbe wie auf die noch späteren augelfächsischen Beichtbücher erst dann zurücksommen können, wenn wir inmittelst auch die Entwickelungen in der fränkischen Kirche näher berücksichtigt haben werden.

Theodorus war unter bekannten Berhältnissen von Rom nach England gesandt, und die auf ihn sich gründenden Bußordnungen bezeugen, wie er auch auf diesem Gebiete römischen Grundsäßen und römischer Praxis Bahn zu brechen suchte. Daneben hat er aber auch, wie die erwähnten Bußordnungen nicht allein durch ihren Inhalt zeigen, sondern auch geradezu erzählen, die oben von uns betrachteten irisch-britischen Bußordnungen benuht. Ja, er ist ganz vollständig in den von denselben eingeschlagenen Beg eingegangen, und hat ihn weiter verfolgt in der Richtung, daß er das britische Bußwesen mit dem römischen auszugleichen und es so auf dassenige
Bolf anzuwenden suchte, in welchem sich die germanische
Bolfsthümlichkeit mit am schärssten aussprach. Wir werden
also zu vermerken haben, wie und unter welchen Weiterbildungen sich das angelsächsische Bußwesen an das irischbritische anschloß.

Da sinden wir denn gleich hinsichtlich des Verhältnisses des Sünders zu der Kirche und ihrem Amte einen bedeutenden Fortschritt auf dem eingeschlagenen Wege, der uns auf die Anschauungen Leo's und Gregor's des Großen zurückleitet. Die britischen Bußordnungen hatten allerdings die Beichte vor dem Priester empfohlen, und Dem, der sie und die Kirchenbuße leiste, Freiheit von bürgerlicher Strafe in Ausssicht gestellt. Die Theodorischen Pönitentialbücher dagegen wiederholen alle drei den Canon: Consessio Deo soli agatur, licedit, si necesse est. Allerdings wird hier die Beichte vor dem Priester noch nicht für zur Seligseit nothwendig erklärt, da ja in Nothfällen auch die Beichte vor Gott allein genügend geachtet wird. Auch vermerst der Schreiber des Poenitentiale Theodori noch, daß das necesse est in einigen Codices sehle. Aber in anderen stand es doch eben; die Genüglichseit der

Beichte vor Gott allein war boch nur auf bie Nothfälle beschränft, wo man feines Priefters habhaft werden fonnte; und bann muß man bebenfen, wie bas Bufwesen ichon von Der britischen Rirche auf eine Menge fleinster Gunben aus= gebehnt war und von ber angelfächsischen noch weiter ausgebehnt murbe. Sobann aber fam die Beschränfung in jenem Canon nur bem Laien zu Gute, aber von ben Geiftlichen aller Grabe forberten bie Capitula Dacheriana can. 149 gerabezu, baß fie ihre Gunbe beichten follen und muffen. Alfo, ben Laien magte man die allgemeine Beichtpflicht noch nicht aufzulegen, aber ben Beiftlichen legte man fie auf, bamit fie fo weiterbin auch zu ben Laien fame. Gben babin gielt offensichtlich ein anderer Canon, ben wir freilich erft im Vönitentiale bes Beba V. 7. finden: bag felbst Derjenige ber Rirchenbufe unterworfen werden foll, bem von feinem Nächsten Tobfünden befannt werden, und ber es unterläßt, ihn beghalb brüderlich zu vermahnen, und, falls bies Richts hilft, bem Priefter Die Angeige gu machen.

Natürlich ward die Entgegennahme von Beichten und die Auferlegung von Satisfactionen durch dies Alles ein so umfangreiches und oft so plöglich nöthiges Geschäft, daß nicht mehr, wie es zu Exprians und Augustins Zeit gewesen war, der Bischof allein demselben vorkommen konnte. Daher verordnen die angelsächsischen Bußordnungen, daß zwar niemals der Diacon, aber auch nicht der Bischof allein, sondern auch die Presbyter und die Mönche (jedoch nicht die Nonnen) Beichte hören und Buße auferlegen dürsen. Dagegen reconscilieren darf nur der Bischof. Nur in articulo mortis — in welchem Fall die Absolution unter keinen Umständen versagt werden soll — darf auch der Presbyter reconcilieren.

Was nun die Vergehungen betrifft, welche ber Kirchensbuße unterstellt werden, so finden wir zwar den Canon, daß bose Gedanken, wenn sie nicht im Werke oder in der inneren Zustimmung erfüllt werden, ohne Weiteres Vergebung finden. Aber daneben finden sich doch die Bestimmungen, daß, wer sich Hurerei vornimmt, aber nicht zur Vollführung gelangt,

ver Buße unterstellt werden, und daß, wer von unreinen Gedanken beschäftigt wird, büßen und sasten soll, dis sie ihm vergehen. In der Hineinziehung der Sünden des Herzens und der Gedanken geht mithin die angelsächsische Kirche so weit wie Vinniaus, wenn auch noch nicht über denselben hinaus. Was dagegen die irischen Bußordnungen wegen der leichten Sünden und der Uebertretungen kirchlicher Ordnungen und deren Unterstellung unter Kirchenbuße bestimmen, wird von der ausglischlischen Girche wiede allein allen Suhalts

von der angelfächsischen Kirche nicht allein allen Inhalts aufgenommen, sondern noch weit überboten. Wir finden folgende weitere Bestimmungen: Wer sich wissentlich zwei Mal taufen läßt; wer Speise nimmt, ehe er communicirt; wer einen clericalen Grad erfauft oder verfauft (Simonie); wer den geiftlichen ober Monchsftand verläßt; wer am Sonntag fastet; wer am Sonntag arbeitet; wer bie regelmäßigen firchlichen Fasten nicht ordentlich hält; wer von den Abendmahlselementen Etwas verliert oder verschüttet, namentlich wenn es in Folge dessen von Thicren gefressen wird; — diese und ähnliche Contraventionen gegen firchliche Ordnungen werden mit zum Theil überaus hohen Bußen belegt. So soll &. B. wer wiederholt und verwarnt am Sonntag fastet, als ein Jude angesehen und völlig und unwiderruflich aus der Kirche aus= gestoßen werden. Daß die angelsächsische Kirche Diesenigen, welche Ostern nicht am richtigen Tage nach römischem Systeme feierten, und welche sich mit Häretisern in irgendwelche Gemeinschaft auch der äußerlichsten Art einließen, mit den allershärtesten Kirchenbußen belegte, lag zwar in ihrem gespannten Verhältnisse zu der britischen Kirche, zeigt aber darum nicht minder, wie bas Bugwesen gewendet wurde. Ferner wurden nicht bloß Blutrache, Selbstentmannung und andere Unnatürslichkeiten, die wie z. B. das Trinken von Blut und — semen virile einen Blick in furchtbare Verderbnisse des Volkslichens thun lassen, so wie Mitmachen heidnischer Gebräuche, aus dem Heidenthum herstammende Zauberei und Heils fünsteleien, mit Rirchenbuße belegt, fondern auch das Weib, bas mahrend ber Menstruation ober mahrend ber Wochen

nach ihrer Entbindung in die Kirche oder zum Abendmahl ging; wer zur Zeit der Menstruation, und wer am Sonntage den Beischlaf vollzieht; wer seinem Nächsten flucht; der Laie, der so viel ist oder trinst, daß es zum Erbrechen sommt, namentlich wenn er vorher communicirt hat, und die genossenen Abendmahlselemente mit ausbricht; die Gatten, die sich des ehelichen Umgangs auf einige Zeit zu enthalten gelobt haben, und solch Gelübbe brechen. Wir sehen, wie man immer mehr die alte Beschränfung der Kirchenbuße auf die bekannten groben Sünden verließ.

Diefe Erweiterung bes Bugwefens mußte aber noth= wendig auch zu einer völlig veränderten Form ber Buße führen. Wir faben, wie ichon bie britische Rirche babin fam. neben die alte und eigentliche öffentliche Kirchenbuße die Privatbuße zu stellen, fo baß jene nur noch als eine Erschwerung Diefer erfchien. In ber angelfächfischen Rirche nun erscheint die öffentliche Rirchenbuße gar nicht mehr; sie kennt nur die Privatbuße: reconciliatio ideo in hac provincia publice statuta non est, quia et publica poenitentia non est, fagt bas Poenitentiale Theodori. Aber in ber angelfächsischen Rirche bildet fich nun auch die Gestalt vor, welche bas Bugwesen gewann, als bie öffentliche Kirchenbuße allgemein aufhörte. Zuvörderft ift eben fo intereffant als folgenreich, wie man die öffentliche Buffe ba, wo sie nach ber Schwere des Bergehens eigentlich hatte ftattfinden follen, erfette: Man legte dem schweren Berbrecher (dem Morder, dem zur Barefie Abgefallenen und Burudgefehrten) etwa 10 Jahre Buge auf, Die er in Kaften und anderen llebungen verbringen mußte, aber fo bag er in den erften 6 Jahren gar keine Rirche betreten, in den weiteren 4 Jahren aber zwar die Rirche betreten, jedoch nicht mit communiciren durfte. Go suchte man die alten Bufflaffen zu conferviren. Dies gab bann junachst zu einer neuen Bugart Unlag: man legte für manche Bergehungen die Buge auf, daß ber Gunder in fo und fo vielen Tagen ober Wochen feine Rirche betreten burfe. Aber ein noch ungleich Wichtigeres lag barin: Man unterschied

bamit zwischen Kirchenbuße und Ercommunication. Bisber hatten biefe mefentlich zusammen gehört: ber Bugende mar immer excommunicirt, und eben um die Communio wieder zu erlangen, bufte er. Die Theodorischen Vönitentialbucher dagegen haben schon vollständig die von nun an immer weiter fich verbreitende Unschauung, daß die Ercommunication die Strafe und bagegen bie Buge bie Rebemtion, bie Ablofung Diefer Strafe ber Ercommunication ift, fo baß wer fich ber Rirchenbuße unterwirft, damit ber Excommunication, ber Sinausschaffung aus der Rirche entgeht, und bag bagegen nur, wer die Buße verweigert, ber Excommunication anheim fällt. Davon treten auch bie practischen Folgen sogleich nach zwei Seiten bin beraus : Erftens bestimmen bie angelfachfifchen Bufordnungen häufig, nicht allein daß schwere Gunder, wenn fie fich ber Buge nicht unterwerfen wollen, fondern auch gewiffe für allerschwerfte angesehene Gunden trop erbotener Buge mit Ercommunication belegt werden follen. Die Ausbrude find: exterminetur, abjiciatur, abominetur ab omni ecclesia. Es trat damit die Excommunication als einzelne Strafe neben bie anderen Strafen bes Fastens, Pfalmenfingens. Zweitens ließ man folgerecht gegen die bisherige Praxis ber gangen Rirche bie Bugenden gur Communion gu. Bisher war die Reconciliation durch die Zulaffung jum Abendmahl geschehen, und hatte immer erft nach überftandener Bufgeit geschehen durfen. Wenn aber Die Buge Die Ablöfung der Excommunication war, fo war ja kein Grund, die Bulaffung jum Abendmahl erft am Ende ber Bufgeit eintreten ju laffen. In der irifchen Rirche fanden wir erft bei bem späten Gildas eine Spur bavon, bag man bie Bugenden vor Dem Ende ber Bufgeit communicirte. Die angelfächfischen Bufordnungen aber haben fammtlich die Bestimmung: Poenitentes secundum canones non debent communicare ante consummationem poenitentiae, nos autem pro misericordia post annum vel menses sex licentiam damus. Freilich war fein Grund, einem Chriftenmenfchen, ben man in Rirchen= ftrafe nahm, weil er am Sonntag gefastet hatte, auch noch ten Tisch bes Herrn zu versagen. Aber anderer Seits ist Har, daß die Kirchenstrase allen christlichen, evangelischen Boden verliert, wenn sie nicht mehr in der Netention, in der Versagung der Gnadenmittel besteht; und wir werden auch später sehen, welche Consequenzen sich aus den hier aufstommenden Anschauungen von Buße, Bann, Neconciliation, Absolution weiterhin ergeben.

Auch einige neue Bugarten und Bugmittel finden wir vor. Daß man Gunbern eine Zeit lang bie Betretung ber Rirche untersagte, haben wir schon gesehen. Ein anderes Neue ift, bag man bie Bugen anfing nach Quabragesimen zu berechnen. Gin Gunber foll fo und fo viel Duabragefimen bugen. Die angelfächsische Kirche fannte übrigens, in Ab= weichung von Leo bem Großen (fiehe oben) und ber romifchen Rirche nur brei Quabragesimen im Jahr, eine vor Oftern, eine vor Weihnacht, und eine nach Pfingsten. Die Reconciliation ber Bugenben geschah baber auch meistens am Grunen Donnerstage. Eine fehr viel weitere Ausbehnung als in ber britischen Kirche wird von bem Bugmittel bes Mönchwerdens gemacht, quia secundum baptismum est juxta judicium patrum, et omnia peccata dimittuntur sicut in haptismo. Ber baber einen Mond ober Clerifer getobtet bat, foll Mond werben, ober 7 Jahre bugen; wer einen Monch aus einem Klofter entführt bat, foll Mond werben ober Leibeigener; wer viele grobe Bergehungen, als Mord, Chebruch, Bestialität, Dieb= stahl auf sich geladen hat, foll ohne Wahl Monch werden. und überdem im Rlofter fein ganges leben buffen. Durch bie lettere Bestimmung entging man bem schwierigen Umftanbe, baß bei cumulirten schweren Bergebungen für bie abbirte Summe ber Bugjahre bie Lebenszeit nicht ausreichte. gehört dies alfo auch schon zu ben Rebemtionen, bei beren näherer Betrachtung wir noch mehrere neue Bugmittel finden werben. Sier werden wir nur noch auf bie Berichiebenheit ber britischen Bufordnungen und ber angelfächsischen binficht= lich ber Bugungen ber Geiftlichen einen Blid werfen muffen, Die letteren machen bezüglich ber Bergebungen zwischen Clerifern und Laien gar keinen Unterschied mehr: sie ziehen schon die letteren wegen derselben Bergehungen zur Pönitenz wie die ersteren. Sinsichtlich des Strafmaaßes machen sie allerdings Unterschied, und belegen den Clerifer mit schwererer Buße, aber die Differenz ist lange nicht mehr so groß, als bei den britischen Bußordnungen. Dagegen kennen die angelssächsischen Pönitentialbücher die Absehung der Geistlichen, und halten ziemlich streng den alten Grundsatz sest, daß der Geistliche seinen ordo verliert, und dann unter den Laien büßt. Und zwar giebt es dabei zwei Grade: Wenn ein Geistlicher sich Amtsvernachlässigungen oder mittelschwere Bergehungen, einschließlich Hurerei und Diebstahl und Meineid, hat zu Schulden kommen lassen, so soll er abgesetzt werden, und seinen ordo verlieren, aber nicht Pönitenz leisten, denn die Schrift sagt: non vindicat deus dis in unum; oder sie sollen zwar büßen, aber daneben zur Communion zugelassen werden, denn de gradu perdito poenitentia mortua est, anima vivit. Wenn er aber noch schwerere Vergehungen als z. B. Schebruch sich hat zu Schulden kommen lassen, und dieselben notorisch geworden sind, so soll er nicht allein abgesetzt werden, sondern nachher auch wie die Laien, und zwar nach Umständen lebensslänglich büßen.

Mit dem Verhältniß der kirchlichen Disciplin zur bürgerslichen Strafrechtspflege, und folgeweise mit den Redemtionen und Compositionen liegt es hier eben so wie in der britischen Kirche; nur daß sich sich on die weiteren Consequenzen ziehen. Den Grundsah, daß die Kirchenbuße für die bürgerliche Strafe eintritt, und daß die Uebernahme jener diese abolirt, sinden wir auch hier acceptirt. Freilich mußte dasür dann auch die Kirche die bürgerliche Strafe oder vielmehr deren Ablösung in Geldbuße in sich aufnehmen, und sie thut das bereits in dem Grade, daß sie, wenn die Geldbuße erlegt wird, dasür die Hälfte, nach Besinden das Ganze der Kirchenbuße erläßt. Aber auch umgekehrt, wenn der Sünder die Redemtion nicht erlegen kann oder will, so muß er nicht allein die volle Kirchens

buße erleiben, sonbern er kann bann auch unter Umständen Leibeigener des Bischofs werden. Daraus erhellt schon, daß wir hier von der Redemtion den weitgreisendsten Gebrauch gemacht sinden. Wir sinden sie als Schadenersat bei den Eigenthumsvergehen, als Wergeld bei den Vergehungen gegen Leib und Leben des Nächsten, und endlich als Mulct für den Bruch bürgerlichen oder kirchlichen Friedens. In letterer Beziehung sind folgende Beispiele interessant: Wenn ein König das Land eines Anderen occupirt hat, so potest dare pro anima sua; und wenn Einer in einem vom Könige befohlenen Kriege Feindesgut geraubt hat, so soll er den dritten Theil des geraubten Gutes der Kirche oder den Armen geben, und 40 Tage büßen.

Daß mit biesem Allen ben Bukumwandlungen ein weites Feld geöffnet war, erbellt ichon aus bem Borigen. Wir vermerken, außer ben bereits erwähnten, noch folgende bier vorfommende Compositionen: Mord ift entweder burch Nieder= legung ber Waffen, ober burch fiebenjährige Poniteng zu bugen; ftatt Eines Jahres kann man auch brei Quabragefimen Ponitenz leiften; eine jährige Buge fann auch, wie bei ben Canones Hibernenses, burch 12 triduana abaemacht werden: Kranken, die nicht fasten können, ift auch erlaubt, eine jährige Bufe burch Schenfung eines Leibeigenen und einer Leibeigenen, ober burch Schenfung ber Sälfte feiner Sabe, ober bei Eigenthumsverletzungen burch vierfachen Schabenerfat abgulöfen. Das bei biefen mannigfaltigen Bugummanblungen befolgte Princip spricht und bas Poenitentiale Theodori aus: auctoritas sacerdotalis circa infirmum moderetur, et hoc in omni poenitentia semper et confessione omnino, in quantum Deus adjuvare dignetur, cum omni diligentia servetur. Noch ausführlicher Beda in der (fehr incorrect geschriebenen) Borrete zu seinem Ponitential: diversitas culparum diversum facit poenitentibus medicamentum. Non omnibus una eadem libra pensandum est, licet in uno constringantur vitio: sed discretio unoquoque eorum, hoc est liber, servus, dives et

pauper, juvenis, adolescens, senex, pueri, in gradu vel sine gradu, conjugio, servus vel peregrinus, ut salvi sint, et non pusillanimes potentes potenter tormenta patiuntur.

Endlich hemerkten wir oben, wie der Grundfatz der Bolksrechte, daß die Berwandten eines Uebelthäters unter Umständen für seine Nedemtion aufkommen mußten, zur stellvertretenden Buße führe. Indessen fanden wir in der britischen Kirche noch kein Beispiel davon. Hier nun sinden wir die Anfänge: Wenn ein Büßender stirbt, soll für ihn am 30.
oder 7. Tage die Todtenmesse gelesen werden, aber seine Berwandten sollen sieben Tage für ihn fasten und am Altare Almosen für ihn opfern.

Wir haben nun endlich die Entwickelung des Bußwesens in der fränkischen Kirche zu betrachten, an welche sich dann der ganze Verlauf in diesem Zeitraum anknüpft. Die Resultate der britischen Entwickelungen wurden durch Columban († 615), die der angelsächsischen durch Einführung der theodorischen Bußvrdnungen auf die fränkische Kirche übertragen. Diese Anregungen, in Beihalt der vorhandenen Reste altsirchlicher Praxis und des steigenden Einflusses Roms, und Angesichts der politischen Verhältnisse, ergaben die Gestalt des fränkischen Bußwesens, aus welcher sich dann das Veichtwesen Innosentius III entwickelte. Wir müssen aber mit einem Kückblickanfangen.

Die frankische Kirche ist wie keine andere von vorn herein ben furchtbaren Erschütterungen ber Völkerwanderung exponirt gewesen, und wie keine andere hat sie energisch und unter allen Niederlagen siegreich um ihre Existenz gekämpst. In diesem Kampse aber hat sie auch das Institut der Kirchenbuse als ein Mittel zu ihrem Schutze verwendet, und dadurch dasselbe sich von der Mitte des 5. Jahrhunderts an in einer Weise umgebildet, welche der Gestalt ähnlich ward, die wir das Buswesen in der britischen und angelsächsischen Kirche gewinnen sahen, so daß, als später seit dem Ansfange des 7. Jahrhunderts die britischen und angelsächsischen Busordnungen von den Missionaren der frankischen Kirche

zugetragen wurden, fie in biefer einen völlig bereiteten Boben fanden. Wir baben namentlich auf Dreierlei aufmerksam zu machen, weil es bie fpatere Geftalt bes frankifden Bußwesens und damit bes Bufwesens überhaupt wesentlich be= bingt. Erstens nemlich bemerken wir schon feit ber Mitte bes 5. Jahrhunderts, daß die frankische Rirche bas bisber nur gegen notorische grobe Gunden gerichtete Institut ber Buße beträchtlich extendirt, um fich in ihrer Stellung gegen Bergewaltigung, in ihrem Besits gegen Bergubung, in ihren Ordnungen gegen wuftes Wefen, in ihren Sitten gegen eindringendes beibnisches Wefen zu schüten. Go verordnet schon bas Concil zu Dranges v. 3. 441, bag unter Kirchen= buße gestellt, beziehungsweise excommunicirt werden foll, wer für seinen in bas Uspl ber Kirche geflüchteten Sclaven bem Priefter folder Kirche feinen Sclaven wegnimmt, ober wer einen in der Kirche freigelassenen ober, was dasselbe ift, ber Rirche geschenkten Sclaven wiederum in feinen Befit bringen und zu feinem Leibeigenen machen will. Go belegt bas Concil au Baifon v. J. 442 Den mit Rirdenbufe, ber von fterben= ben Gläubigen einer Rirche gemachte Bermachtniffe gurud= halt und nicht ausfolgen will; und die Concilien zu Auvergne v. J. 535 und zu Paris v. J. 557 Den, welcher Kirchengut raubt; und bas Concilium Matisconense v. 3. 585 Den, ber ben Behnten nicht entrichtet. Go belegen bas Concil gu Dranges v. 3. 441 ben Bruch bes Monchsgelübbes, bas Concil zu Angers v. J. 453 ben Austritt aus bem geiftlichen Stande, bas Concil zu Bannes ben trunkfälligen Geiftlichen. und ben Geiftlichen, ber ohne Krantheit bie Mette verfaumt, und die Concilien zu Orleans aus ben Jahren 511, 533 und 541 die Uebertretung der Duadragesimalfasten mit Kirchenbufe. Co ftellen bas Concil zu Bannes v. 3. 465 ben Weiftlichen, ber fich mit beidnischen Wahrjager= und Bauber= fünften abgiebt, und bas zweite Concil zu Tours v. 3. 567. fo wie das Concil zu Narbonne v. 3. 589 eine Reihe beioni= icher Gebräuche, als Feier bes erften Januar, Feier bes Donnerstags u. f. w., unter Rirchenbuße. Es leuchtet ein,

wie bies Alles ber Ausbehnung bes Buginftituts vorarbeitete, welche wir von ben britischen und angelfächsischen Buß= ordnungen vornehmen faben. Bon ber Mitte bes 6ten Sahr= hunderts an bedurfte freilich bie frankische Rirche bes Buß= instituts zu ihrem Rechtsschutze in so fern weniger, als sich von da an in fteigendem Maafe ein febr intimes Berhältniß zwischen ber bischöflichen und ber königlichen Gewalt bilbete. Aber das eben hiedurch fich herstellende Berhaltnig der firch= lichen Strafgewalt zu ber ftaatlichen ift nun auch ber zweite Punkt, auf welchen wir aufmerksam machen muffen. Schon im 3. 560 1) verordnete ber König Clotar, bag, wenn ein Richter Jemanden wider bas Gefet ungerecht verurtheilt habe, er dafür in Abwesenheit des Königs vom Bischofe verwiesen und zu befferem Berhalten angehalten werden follte. Gin ähnliches Recht ber Aufficht über bie Ortsrichter hatten, wie aus den Acten des britten Concils zu Toledo v. J. 589 bervorgebt, auch die westgothischen Könige den Bischöfen gegeben, und mußten beghalb bie Richter auf ben jährlichen Synoben erscheinen, um Belehrung und Burechtweifung gu empfangen, ber fie bei Strafe ber Rirdenbuße ju folgen batten. Daber tam es benn, bag febr balb an bie bischöfliche Strafe der Rirchenbuge und beziehungsweise ber Excommunication auch burgerliche Strafen und Nachtheile gehängt wurden. Go verordnet ber König Childebert im 3. 595: Wer feinen Bifchof nicht hören, Die ärztliche Pflege feines Priefters nicht leiden will, und beghalb ercommunicirt wird, foll ewige Berbammniß bei Gott leiden, und überbem von unferem Soflager verbanut fein, und fein ganges Bermögen an feine rechtmäßigen Erben verlieren. Und eine Berordnung Pipin's v. J. 755 befagt, baß, wer fich nicht vom Bifchof beffern laffen will, vom Könige Landes verwiesen werden foll. Im westgothischen Reiche fam es in Diesem Wege icon babin, baß bas sechste Concil zu Toledo v. 3. 620 verordnen konnte: Wer die ihm auferlegten Bugen nicht erfüllt, foll ins Rlofter

<sup>1)</sup> Bgl. Giefeler, Rirchengeschichte 1. 2. 447.

gesperrt und bagu gezwungen werben. Bisber mar bie Unterstellung unter die Rirchenbuße frei gewesen, wie bas auch in ihrem alten Ginne burchaus lag, wenn gleich ihre Weigerung bie Ausscheidung aus ber Kirche zur Folge hatte; jest ward fie gang als Strafe, als mit Gulfe bes weltlichen Urms erzwingbare Strafe behandelt. Aber freilich verlor bie Kirche nach ber anderen Seite bin baburch auch wieder ihre eigene freie Bewegung an bie ihr helfende Staatsgewalt: Das zwölfte Concil zu Toledo v. 3. 681 verordnete, baf Diejenigen, welche ber Konig in feine Gnabe wieber aufnehme ober an seine Tafel ziehe, folgeweise auch wieder zur Gemeinschaft ber Kirche und zur Communion zugelaffen werben mußten. Aus bem Allen erhellt, bag fich bier ein fo intimes Busammenwirken ber firchlichen Strafgewalt mit ber ftaatlichen einleitete, wie felbst in ber britischeirischen Rirche nicht. Drittens haben wir zu bemerfen, baß bie frankische Rirche ftets bie öffentliche Rirchenbufe beibehielt. Die frantifche Kirde nabm zwar bie Privatbufie icon bei Lebzeiten Leo bes Großen auf. Schon bas Concil zu Baison v. J. 442 ver= ordnet in feinem Sten Canon, bag, wenn Jemand ein nur bem Bifchofe bekanntes Bergeben fich bat zu Schulden fommen laffen, ber Bischof foldes nicht offenbaren, sonbern im Stillen an feiner Befferung arbeiten foll. Geitbem fennen bie franfischen Concilien die Privatbufe, halten aber immer baneben mit den alten Canonen auch die öffentliche Bufie fest, und befolgen ben Grundsat, daß für delicla publica bie poenitentia publica in alter Beife, und bie poenitentia privata nur für delicta occulta gehöre. Das war ber Zustand bes Bugwesens in ber frankischen Rirche, als ihr vom Anfange bes 7ten Jahr= bunderts ab erft Columban Die britischen, und bann angel= fächfische Miffionen bie angelfächfischen Bufordnungen brachten.

Columban selbst hat, wahrscheinlich in Bobbio, eine bei Basserschleben, leider unvollständig abgedruckte Bußordnung verfaßt, in welcher er sich auf die britischen Bußordnungen stütt, und deren Bestimmungen auf die franklichen Zustände anwendet. An die Bußordnung Columban's schließt sich dann

eine Reihe die seinige überarbeitender und erweiternder, ebenfalls bei Wasserschleben abgedruckter Pönitentialien an, von
denen einige (das Poenitentiale Pseudo-Romanum, Bobiense,
Parisiense, Hubertense) jedenfalls noch in das 7. Jahrhundert
fallen. Die anderen (das Poenitentiale Merseburgense a, das
Vindobonense a, das Floriacense, Sangallense, das Judicium
Clementis) sind jünger und gehören der ersten Hälfte des
8. Jahrhunderts an; aber für noch jünger sind sie auch nicht
zu achten, da die angelsächsischen Pönitentialien des Theodorus
noch nicht in ihnen selbst, sondern in jüngeren, nicht zu ihnen
selbst gehörigen Anhängen benutzt sind, welche sich hinter einigen derselben sinden. In diesen Pönitentialien liegt uns dann
die Entwickelung des Buswesens in der fränkischen Kirche
vom Anfange des 7. Jahrhunderts bis in das 8. hinein vor.

Columban balt fich, was ben Rreis ber zur Rirdenbufe ju giebenten Gunden betrifft, gang auf dem Standpunkte bes Binniaus. Wie tiefer ftellt er auch schon die Gedankenfunden unter Ponitenz, aber giebt auch biefem Grundfage noch nicht weitere Folgen als Binniaus. Nur in fo fern überbietet er benselben, als er zwischen Geiftlichen und Laien zwar binficht= lich ber Bugen, aber nicht binfichtlich ber zu bugenden Ber= gehungen Unterschied macht. Das Pseudo-Romanum, Parisiense, Hubertense und Bobiense bagegen erweitern ben Rreis ber zur Buffe ju giebenden Gunden ichon bedeutend: ba werden nicht allein Profanation von Gräbern, Menschenraub. Brandftiftung, Gelbftverftummelung, Weiberentführung, Dighandlung ber eigenen Eltern, Urfundenfälfdung, Betrug in Maak und Gewicht außer ben uns schon aus ben britischen und angelfächfischen Bufordnungen ber befannten ichweren Bergehungen unter Kirchenbuße gestellt, sondern auch eine Menge beidnischer Gebräuche und Zauberfünfte, wer Zinfe nimmt, wer einem Madden einen Ruß giebt, ber laie, ber fich betrinkt, ber Geiftliche, ber auf die Jago geht; ferner, wer gur Zeit ber Faften, ober am Sonntag, ober mahrend er ber Buße unterfiellt ift, bes ehelichen Umgange pflegt; wenn Cheleute, nachdem sie Nachts zuvor beigeschlafen, in die Rirche

geben, ohne sich vorher gewaschen zu haben; wenn geiftlich Berwandte sich heirathen. Namentlich werben an Geiftlichen fleine außerliche Verseben in Abwartung ihres Amtes mit barbarifchen Bugen belegt. Go foll ber Beiftliche, ber in ber Messe sich in der oratio dominica, quae dicitur periculosa, verspricht, bas erfte Mal 40 Psalmen beten, aber bas zweite Mal 100 Streiche baben. Gine gang neue Babn ichlägt nun aber bas Poenitentiale Merseburgense ein. Dieses nemlich geht zuerst ausdrücklich auf bes Johannes Cassianus (f. oben) Eintheilung ber Gunben in acht Burgelfunden gurud, und fucht mit berfelben bie ältere Unschauung von ben crimina capitalia fo zu verbinden, daß es bie letteren auf jene erfte= ren reducirt: In einem Prologus fagt es: octo sunt vitia principalia, quae humanum genus infestant, id est primum: gastrimargia, quod sonat ventris ingluvies, secunda: fornicatio, tertia: filargia, id est avaritia sive amor pecuniae, quarta: ira, quinta: tristitia, sexta: aecidia, id est anxietas sive taedium cordis, septima: cenodoxia, id est jactantia sive vana gloria, octava: superbia. De gastrimargia nascuntur commissationes et ebrietates; de fornicatione turpiloquium et scurrilitas; de filargia mendacium, fraus, furta, perjuria; de ira homicidium, clamor et indignatio; de tristitia rancor, pusillanimitas, amaritudo, desperatio; de aecidia otiositas, somnolentia, importunitas, inquietudo, instabilitas mentis: de cenodoxia hacresis, jactantia ac praesumtio; de superbia contemptus, injuria, inobedientia, blasphemia, murmuratio et detractio. Wir haben ichon oben ausgeführt, wie völlig um= wandelnd es auf bas gange Bugwesen wirken mußte, wenn man an die Stelle ber schweren Thatvergehungen, ber erimina capitalia publica, die inneren fündlichen Grundrichtungen bes Gemuthes, die vitia principalia feste; und icon die obige Burudführung biefer auf jene zeigt, wie baburch ber Rreis ber gur Buge zu giebenten Gunten in's Ungemeine erweitert werden mußte. Go ergiebt es benn auch bie weitere Ausführung in ber Merfeburger und ben verwandten Buforb= nungen: Da foll Ponitenz leiften, wer von zu vielem Effen

Bauchweh bekommt, wer unwissentlich die Unwahrheit rebet, wer seinen Nächsten haßt, wer streitsüchtig ist, wer verläumdet, wer schwahhaft ist, wer ohne Noth vor der regulairen Essensestunde Speise nimmt u. s. w. Darnach darf es uns denn nicht wundern, wenn wir hier auch die uns schon aus den angelstächsischen Bußordnungen bekannten Bestimmungen wieder sinden, daß Pönitenz leisten soll, wer vor dem Abendmahl ißt; wer in den Fasten unwissend Fleisch oder Fett ißt; wer am Sonntage arbeitet, oder sich badet, scheert, den Kopf wäscht; das Weib, das während der Menstruation in die Kirche oder Communion geht; das Weib, das noch über den dritten Monat der Schwangerschaft hinaus und vor dem vierzigsten Tage nach der Entbindung des ehelichen Umgangs pslegt.

Bas die Bugen betrifft, fo ift juvorberft zu bemerfen, daß Columban fo wenig wie Binniaus eine Abfetung ber in Buffe verfallenden Geiftlichen fennt. Das Pfeudo-Romanum läfit wenigstens ben Bischof, wenn er fich Unzuchtevergeben gu Schulden fommen läßt, erft absegen und bann bugen. Dagegen behnt bas Parisiense bies schon auf alle Clerifer aus. Das Hubertense endlich läßt ben Geiftlichen unbedingt wegen aller und jeder capitalia crimina, er mag sie öffentlich ober beimlich gethan haben, überwiesen fein ober fie felbst gebeichtet haben, absegen und bann bugen, ecclesia enim irreprehensibilem sacerdotem quaerit. - Bas bie Buß = ober Strafarten im Augemeinen betrifft, so finden wir bei Columban nur bie icon bei Binniaus vorkommenden, auch die Landesverweisung, Die Waffenlofigfeit, bas Monchwerben. Neu ift ba nur, bag ber Meineidige eidesunfähig werden foll. In den fpateren Buß= ordnungen finden wir bann auch bas ebenfalls schon bekannte Pfalmenfingen, Kniebeugen. Neu ift hier nur, daß nach ber Bestimmung bes Parisiense wer Ungucht in ber Rirche verübt, Leibeigener ber Kirche werben foll. Dagegen muß bas Merseburger Ponitential badurch, bag es bie vitia principalia arundleglich macht, auch zu modificirten Bugarten geführt werben. Es stellt ben Grundsatz auf, daß biese Gunden per contraria geheilt werben mußten, und belegt bemaufolge 3. B. ben Lügner, ben Schwäßer, mit ber Buße mehrtägigen Schweigens. Wir werben sehen, baß sich bies später noch weiter ausbildet.

Die Rebemtion finden wir schon bei Columban in allen Kormen, als Schabenserfat, als Wergelb, auch als Mulct ober fühnendes Almosen, und zwar so, daß sie selten mehr nach Naturalpräftationen, meiftens zu baarem Gelbe berechnet werben. Go muß ber Dieb außer ber Erstattung noch 211= mofen geben, und ber Meincidige muß einen Leibeigenen frei laffen, ita animam pro se reddens. Reu find bie Formen bes Bergelbes, baf ber Chebrecher bem Manne ber Frau, mit welcher er gefündigt hat, ein pretium pudicitiae, und baß, wer eine Ledige schwängert, ben Bermandten berselben ein pretium humiliationis gablen muß. In ben fpateren Buß= ordnungen, namentlich dem Hubertense, erscheint das Almosen als Mulct, als Abbezahlung ber Schuld ichon febr ausgebildet. Indessen kennen alle biefe Bufordnungen eine völlige Ab= lösung ber eigentlichen Bugwerke durch die in Gelde zu er= legende Redemtion noch nicht; fie laffen ben Gunder immer neben ber Zahlung ber Redemtion noch bußen in Kaften u. f. w .: nur fo weit geben fie, daß Erlegung der Redemtion die Bußgeit fürzt, und bag, wer die Rebemtion nicht bezahlen fann, länger bugen muß. Dagegen findet fich zwar noch in einem jüngeren Unhange zu bem Merseburger Ponitential und im Judicium Clementis bie Vorschrift, bag man von einem Räuber nicht eher Almosen annehmen solle, ehe er nicht gebüßt babe. worin sich der Widerstand zeigt, den die Umwandlung der Kirchencensur in Geldzahlung nothwendig erfuhr. Gleichwohl finden sich schon im Merseburgense, Vindobonense und Floriacense einzelne Beispiele, daß nur Geldzahlung ohne Ponitenz auferlegt, ober richtiger, bag bie Poniteng in reine Gelbzahlung umgewandelt wird, wie wir gleich feben werden.

Columban und seine nächsten Bearbeitungen, das Pseudo-Romanum, Bobiense, Parisiense, Hubertense kennen noch keine eigentlichen Bugumwandlungen, so fern nicht die Redemtion an sich schon eine Strafumwandlung enthält. Nur in so fern

bahnen fie bie Sache an, als schon Columban ben Grundfat cinscharft: diversitas culparum diversitatem facit poenitentiarum, nam et corporum medici diversis medicamenta generibus component. — Ita igitur etiam spirituales medici diversis curationum generibus animarum vulnera, morbos, culpas, dolores, aegritudines, infirmitates sanare debent. Indeffen geben fie diesem Grundsate noch feine praktischen Folgen. Eben deßhalb find ben vorhandenen Exemplarien bes Bobiense und Parisiense Unhange von fpaterer Sand bingugefügt, in welchen bie Bestimmungen für bie Bugumwandlungen nachgetragen werben. Dagegen führen bereits bas Merseburgense, Vindobonense, Floriacense die Bugumwandlungen in einer Ausbehnung ein, wie wir fie noch nicht fennen. Das Merseburger Ponitential erinnert, man muffe besondere Rudficht auf Die leibeigenen Leute nehmen, und sie namentlich nicht fo viel fasten lassen als die Freien, weil sie nicht in eigener Gewalt feien. Das Vindobonense erinnert, man folle Rudficht auf bie buffertige, beichtbereite, befferungewillige, zu Almofen geneigte Gefinnung bes Gunders nehmen, ihm bie Fasten furgen, und nicht gleich bie barteften Bugen auflegen. Dem entsprechen bann Die einzelnen Borfdriften über Die Bugumwandlungen, bie wir in biesen Ponitentialien finden: Wer nicht fasten fann, foll für je einen Tag bei Baffer und Brod fünfzig Pfalmen fingen; und wer weber fasten fann, noch Pfalmen ju fingen versteht, foll fur je Einen Tag Ginen Denar be= gablen, ober, wenn er fein Geld hat, so viel Speise geben, als er in einem Tage nimmt; für Ein Jahr aber bei Waffer und Brod foll er 26 Solidi bezahlen. Der Blutschänder foll zehn Jahre außerhalb gandes bugen; wenn er aber nicht bas Land verlaffen fann, er foll für jedes Jahr 12 Solidi bezahlen. Wer unwiffentlich lügt, foll Gine Stunde schweigen ober 15 Pfalmen singen; wer wiffentlich lügt, soll brei Tage schweigen oder 36 Pfalmen fingen; wer feinen Nächsten beflatscht, soll zwei Tage schweigen oder die beiden Tage je 12 Pfalmen fingen. Gin Jahr bei Baffer und Brod fann auch burch Zahlung von 21 Solidi abgelöft werden; und, wenn ber

Gunber weber Gelt hat, noch anstrengent fasten fann, in ber Reife bag er für je eine Boche unter Aniebeugungen 300 Pfalmen fingt, am Mittwoch und Freitag bis zur neunten Stunde fastet, und fich gegen bie Urmen milbhergig erweift. Gin Jahr Buffe fann auch baburch abgeloft werben, bag ber Gunber ben Betrag feines Bergelbes ber Kirche vber ben Armen idenft, ober baburch, bag er 36 Solidos bezahlt. hier finden wir also ichon bas außerorbentlich Wichtige, bag bie Buffen nicht mehr bloß in andere Bugen, sondern völlig in reine Gelbrablungen umgewandelt werden.

Stellvertretende Buge finden wir in diefen Buford= nungen noch gar nicht. Ja, noch bas Merseburgense und bas Judicium Clementis haben die abwehrende Bestimmung: Ber für einen Unberen gegen Bezahlung zu fasten übernimmt. foll so lange für sich felbst bugen, als er für ben Underen gu buffen übernommen bat, und ben empfangenen Lohn ben Armen geben, benn qui aliena peccata super se susceperit, non est dignus christianus. Bir schen hieraus, wie die stellvertretende Buffe in ben Gebankenzusammenhangen ber Beit lag, wie fie gleich von vorn berein migbraucht ward, und wie bie frankliche Rirche Unfangs gegen fie reagirte.

Um meiften Eigenthumliches finden wir in ber Sand= babung tes Buginstitute, wie sich nicht andere erwarten läßt. ba die frankische Kirche die alten Canones fannte und boch hielt. Go finden wir gleich hier zum erften Male quebrüdlich ausgesprochen, baß eine mehrmalige Buße zu gestatten fei. Das Vindobonense verordnet in feinem 46ten Canon. baff, wer in biefelbe Gunde, berethalben er ichon einmal gebüßt bat, gurudfällt, bennoch gum zweiten Mal und fo oft. als er immer fundigt, gur Buge zugelaffen werben foll, benn Goti fei barmherzig, so oft fich der Mensch bekehre. Die gang veränderte Betrachtung und Behandlung bes Bugwefens hatte freilich längst diese Praxis zur Folge gehabt, aber die Rücksicht auf die alten nur Gine Buge fennenben Canones erforderte boch, bag es ausbrudlich ausgesprochen marb. Die Beichte vor bem Priefter ift noch bem freien Willen bes

Sünders frei gelaffen, aber sie wird ihm boch ichon als fehr nöthig und nüplich sehr nabe gelegt. Nicht allein wird von Dem, der unzüchtige Gedanken und Intentionen gehabt hat, vom Columban als ein Stud feiner Bufe gefordert, bag er Soldjes bem Priefter beidte, fondern die Ginleitung bes Pseudo-Romanum weist auch die Priester an, daß sie, sobald fie Jemanden in Gunden liegen feben, eilen follen, ihn burch ihre Bermahnung zur Beichte zu rufen. Ja, Columban fordert am Schluffe die Beichte auch ber Gebankensunden, und ver= bindet sie bereits mit der Communionfeier: "Es wird befohlen," heißt es, "baß die Beichten forglicher und häufiger abgelegt werben, und zwar vorzugsweise wegen der Gemüthsbewegungen, und namentlich bevor man zur Meffe geht, damit man nicht unwürdig, d. h. mit unreinem Bergen gum Altar trete, denn Christi Altar ist ein Tribunal, und Sein Fleisch und Blut richten daselbst die unwürdig Berzutretenden; man muß daber zuvor nicht bloß bie peccata capitalia, sondern auch die mehr unbestimmten Mangel und Rrankbeiten ber ichwachen Seele abwaschen." Es war bies freilich die nothwendige Confequenz bavon, daß man auf die Wurzelfunden des Johannes Caffianus jurud ging. Wenn ber Gunder gebeichtet hat, hat ihm ber Priefter, und zwar fogleich, die nach dem Falle nöthigen Bußen und Redemtionen aufzulegen. Bisher durfte, wie wir sahen, nur der Bischof absolviren, der Presbyter wohl Buße auflegen, aber nicht absolviren, und ber Diacon weder bas Eine noch das Andere. Diefe Bufordnungen werden nun burch bie Ausbehnung bes Bufwesens schon zu ber neuen Bestimmung getrieben, daß ber Presbyter wie der Bischof, "als welchen die Schluffel des himmelreichs übergeben find", wie Beichte boren und Buße auflegen so auch reconciliiren burfen, ja bag im Nothfalle und wenn fein Presbyter ju haben ift, auch ber Diacon zur Buße und zum Abendmahl gulaffen barf. Neu ift auch bie Forderung biefer Buß= ordnungen, daß ber Priefter felbst mit bem Gunder, bem er Buffe aufgelegt bat, ein bis zwei Wochen ober so viel er fann fasten foll, bamit ibn nicht Matth. 23, 4, treffe. Freilich

ward dies um so unausführbarer, je mehr die Bugen sich bäuften. Wer bie auferlegte Buge nicht leiften wollte, ver= fiel nach ben alten Canones ber Ausschließung aus ber Rirche. Daß die Buffe in der frankischen Rirche je nach der Deffentlichkeit oder Berborgenheit ber Bergehung in eine öffentliche ober geheime zerfiel, haben wir schon oben gesehen, und Diese Buffordnungen halten Diesen Unterschied burchaus fest, indem fie für manche ihrer Natur nach immer öffentliche Sauptfünden, als 3. B. Gemeinschaft mit Saretifern, Die öffentliche Buße ben alten Canones entsprechend segen. Wer bann feiner Buße genügt hatte, ward reconciliirt, beimlich wenn er heimlich, öffentlich wenn er öffentlich gebüßt hatte. Die Reconciliation geschieht badurch, daß ber Priefter über bem Sunder und für ihn betet: Sacerdos oret pro illo, fagt Columban. Aber Dieses Gebet ift nicht als eine bloße Für= bitte, sondern als ein expiatorisches Gebet des mittlerischen Priefters anzuseben. Dem Priefter find Die Schluffel bes Himmelreichs gegeben, und fo fommt ihm vermöge seines officium sacerdotale bie Stellung eines mediator zu. So bankt ber Priester in einem von dem Pseudo-Romanum und bem Merseburgense mitgetheilten Absolutionsgebet seinem Gott, quod me exiguum humilemque mediatorem constituisti ad orandum et intercedendum ad Dominum pro peccantibus. So dankt er in einem anderen ebendaselbit befindlichen Ab= folutionsgebet, quod in reconciliatione lapsorum etiam me servire effectibus gratiae tuae per ministerium sacerdotale voluisti. Die Absolution geschah nach Anschauung der damaligen Rirche nicht baburch, daß ber Diener bes Wortes bas fraftige Gotteswort von der Vergebung dem Gunder aneignete, fondern baburch, bag ber Priefter mit seinem mittlerischen Amtscharacter verfohnend zwischen ihn und seinen Gott trat. Die Reconciliation ward auch nach biefen Bufordnungen meiftens am Grünen Donnerstage vorgenommen. Daber finden wir auch hier bie Fasten gewöhnlich nach Quabragesimen berechnet; nur bin und wieder werben fie auch nach Wochen berechnet. Diese Bugordnungen fennen es noch nicht anders, als bag

die Reconciliation erst nach geendeter Bußzeit erfolgen fann. Noch das Vindobonense hat die Warnung, daß man Niesmanden vor erzeigter Besserung absolviren soll. Erst das Judicium Clementis und ein jüngerer Anhang zum Merseburgense haben den Canon des Theodorus aufgenommen, daß man die Büßenden aus Barmherzigseit nach einem ganzen oder halben Jahre zur Communion zulassen solle; und das Sangallense, welches überhaupt manche Merswürdigkeiten entshält und jedenfalls sehr jung ist, hat gar die sonderbare Bestimmung, daß der Sünder während der Bußzeit jährlich einmal zur Communion erscheinen soll.

Neu aber characteristisch ist die im Prolog zum Pseudo-Romanum und nachber mehrfach in diesen Bußordnungen vorsommende Ermahnung, daß der Sünder nicht bloß die ihm vom Priester auscrlegte Buße ableisten, sondern freis willig noch etwas in Fasten, Almosen, mehr thun solle, um lleberverdienst zu erlangen: Si egerit ea, quae illi sacerdos praeceperit, peccata ejus dimittentur; si vero postea ex sua voluntate jejunaverit, mercedem sibi acquiret et regnum coelorum.

Wir wissen anderweitig, daß die fränkische Kirche in diesen Zeiten großen Fleiß daran wendete, die Verrichtungen des geistlichen Amtes liturgisch zu ordnen. Bei der großen Ausdehnung, welche das Bußwesen gewann, so daß von demselben nicht mehr wie disher nur Einzelne in einzelnen Ausnahmefällen, sondern mehr und mehr alle Gemeindes glieder ergriffen werden mußten, können wir nicht anders erwarten, als sene Bemühungen auch hierauf erstreckt zu sehen; und wirklich sinden wir denn auch in diesen Bußsordnungen schon eine liturgische Construction des Beichts, Bußs und Absolutionsacts: Das Pseudo-Romanum, Bobiense, Mersedurgense a, Floriacense und Sangallense geben bereits einen ordo ad dandam poenitentiam et ad solvendum, den wir nun näher betrachten müssen:

Benn Jemand fommt, um zu beichten, foll ber Priefter zunächst aus Betrübnig über die Gunden ber Menschen, und

um burch fein Mitleib bem Gunber Muth jur Beichte gu machen, in fein Kämmerlein geben und alfo beten: "Allmäch= tiger herr und Gott, fei mir Gunder gnabig, daß ich Dir murbiglich banken fonne, ber Du mich Unwürdigen in Deiner Barmbergiafeit gum Diener bes priefterlichen Umts gemacht, und mich Geringen und Demuthigen gum Mittler gefett haft, um bei unferem Beren Jefu Chrifto fürzubitten und fürzu= fprechen (intercedere) für bie jur Buge gurudfehrenden Günder, Und barum, Berr, ber Du willft, bag Alle felig werben und zur Erkenntniß ber Bahrheit fommen, ber Du nicht willst den Tod des Gunders, sondern daß er fich befehre und lebe, nimm mein Gebet an, welches ich Angesichts Deiner Gnade für biefe Deine zur Buge gekommenen Diener und Dienerinnen barbringe, burch Jefum Chriftum unferen Berrn." Darnach foll er Die Beichte boren. Siebei fegen Die alteren unter biefen Bufordnungen noch voraus, bag bas Beichtfind Die Initiative übe und feine einzelne Bergebung erzähle. Aber schon die Merseburger fordert ein inguisitorisches Interrogatorium, ein ordentliches Beichtverhör; und das Floriacense und Sangallense beschreiben bereits, wie ber Priefter Dieses Beichtverhör abhalten foll: Zuerst foll er bas Beicht= find belehren, wie der Teufel durch Sochmuth gefallen fei und ben Menschen zu Kall gebracht babe; wie barguf Chriftus in Die Welt gekommen sei, den Teufel besiegt und die Welt von ber Gunde erlöft habe; wie berfelbe auch burch bie Apostel bie Gnabe ber Taufe gegeben habe, bamit ber Mensch von Gunden gewaschen werde; wie nun aber auch, wer fundige und nicht Bufe thue, in Die Solle fomme; wie bagegen, wer nachdem er in Gunden gefallen dem Priefter beichte, ewigen Lohn erlange. Dann foll er bas Beichtkind fragen, ob es bas Alles glaube, und ob es auch den Glauben ber Beichte habe, daß man durch bas Urtheil bes Priefters Bergebung beim Beren erlange. Und wenn ber Gunder bekennt, baf er das Alles glaube, soll der Priester ihn fragen, was er denn gethan habe, weshalb er fich vor Gottes Born fürchte; und dann foll ber Gunder feine vollständige Beichte thun. Bie

Die Beichte gethan ward, erseben wir aus einer von Waffersch= leben (G. 437) mitgetheilten Beichtanweifung bes Abtes Othmar von St. Gallen († 761). Da heißt es: Wenn Du Deine Beichte thun willft, fo thue es ohne Scheu, , weil es ohne Beichte feine Bergebung giebt". Erft bitte Gott um volle Erkenntniß Deiner Gunden, und bann fprich zu bem Diener Gottes, bem Du beichteft: "Dem allmächtigen Gott und feinen Beiligen und Dir, bem Boten Gottes, befenne ich meine Gunden, welche ich, feit ich zu Berftante gekommen, gethan habe in Worten und Gebanken und Werken, entweder in Schwüren und Meineiben ober in Flüchen und Berlaum= bungen ober in muffigem Geschwät, ober burch Sag ober Born, ober burch Reid ober Efluft, ober burch Schlaffucht, ober burch schmutige Gedanken, ober in Augenluft, ober burch Wohlluft ber Ohren, ober burch Barte gegen Urme, ober weil ich läffig gewesen, Christum im Gefängniß zu besuchen, und Fremde zu herbergen, und ben Gaften die Fuße zu mafchen, und die Schwachen und Kranken zu besuchen, und Entzweite gur Eintracht zu vermahnen, und weil ich, mahrend die Rirche fastete, effen wollte, und weil ich, während die Rirche stebend bie beiligen Lectionen borte, mit mußigen Gedanten beschäftigt war, weil ich beim Gingen und Beten oft an Underes gebacht, weil ich bei meinen Gaftereien nicht immer Beiliges gedacht, fondern oft Neppiges und Berläumderisches geredet habe; auch bekenne ich Dir meinen Unglauben, baß ich ein Schander bes Beiligen, ein Dieb, ein Surer, ein Chebrecher, ein Mein= eidiger, ein Mörder, ein Räuber, ein falfcher Zeuge geworden bin, auch mich an meinen Gliebern in bofer Luft verunreinigt habe; auch daß ich mit meinen Augen gefehen habe was ich nicht burfte, und bagegen zu sehen versäumt habe was ich hätte sehen sollen, daß ich mit meinen Ohren gehört habe was ich nicht hören burfte, und bagegen zu hören gefäumt habe was ich hätte hören sollen, daß ich geredet habe wo ich hätte schweigen follen, und geschwiegen habe wo ich hätte reden follen, daß ich mit meinen Sanden gethan habe was nicht erlaubt war, und unterlassen habe was geboten war, baß ich mit meinen Füßen gegangen bin wo ich nicht burfte, und weggeblieben bin wo ich hatte bingeben follen; und baß ich willentlich ober unwillentlich, wiffentlich ober unwiffentlich gegen ben Willen Gottes gebacht ober geredet ober gehandelt habe, bas Alles fei aufrichtig gebeichtet. Dem allmächtigen Gott und Dir, bem Freunde und Priefter Gottes, bekenne ich's, und bitte Dich bemuthig, bag Du für mich Ungludlichen und Unmundigen beten wollest, bamit ber Berr mich würdige, mir burch Geine Barmbergigkeit Bergebung meiner Cunben zu ichenken." Colche Beichtformel ober richtiger Beidetanweisung batte natürlich nicht ben Ginn, baß jebes Beichtfind fich aller biefer Gunden zeihen follte, fonbern es follte aus bem barin gegebenen Gunbenverzeichniß erfeben, welcher bestimmten Gunden es fich vor bem Priefter ju geiben batte; benn bie gange geschichtliche Entstehung ber Beichte führte barauf bin, daß man auf bas Bekennen ber bestimmten einzelnen Vergehungen ausging. Wenn nun fo ber Gunber feine volle Beichte gethan, follen ber Priefter und er fich zum Altar begeben, und Beide mit einander por bem Altar auf Die Knie fallen. Dann foll ber Priefter, vor jedem Pfalm ober Gebet ben Gunder mit einem oremus gum Mitbeten auffordernd, erft nach einander den 38., 103. und 51. Pfalm, und barnach ein Gebet sprechen. Golder Gebete super poenitentes geben unfere Bufordnungen fünf. Wir geben gur Probe folgendes: "Gott, unter beffen Augen jedes Berg erbebt und alle Gewiffen erzittern, fei ben Ceufgern Aller gnädig, und heile Aller Wunden, damit, wie Niemand unter uns frei von Schuld ift, fo Niemand fremt fei ber Bergebung. Durch Jesum u. f. w." Rach biesem Gebete erhoben fich bann Beite, und der Priefter legte bem Gunter je nach tem Husfall feiner Beidte Die gufommenden Bugen und Redemtionen auf. Dbne Frage ward jenes Beten über bem Gunber mahrend langerer Buffriften wiederholt. Und bei öffentlicher Bufe mußte natur= lich bies Gebet über bem Gunber etwas anders lauten. Bobiense giebt und bas Formular eines Gebetes über einem öffentlich Bugenden: "Den allmächtigen und barmbergigen

Gott, ber nicht will ben Tob ber Gunber fonbern bag fie fich befehren und leben, lagt und, liebste Bruder, anrufen, baß Diefer fein Diener zu rechter Bergebung burch feine Barmberzigkeit gelange. Er wolle in Gnaben geben, bag, welche auch immer die Bunden aller feiner Schulden feien, bie er fich nach seiner Taufe zugezogen hat, biefelben fo in biefer öffentlichen Buge geheilt werben, daß teine Zeichen ber Marben gurudbleiben, burch Jefum u. f. w." Wenn bann ber aufgelegten Buße genügt war, wurde ber Günder, und zwar meift am Grünen Donnerstage in ber Weise reconciliirt, daß der Priester über ibm unter Sandauflegung ein Gebet fprach. Solder Gebete ad solvendum geben unfere Bufordnungen feche verschiedene und außerdem eines für einen in articulo mortis befindlichen Bugenden. Wir theilen gur Probe bas folgende mit: "Allmächtiger ewiger Gott, erlaß biefem Deinem beichtenden Diener feine Gunden nach Deiner Gute, bamit ihm nicht mehr die Schuld bes Bewissens zur Strafe ichade, als bie Radficht Deiner Gute zur Bergebung nute. Durch Jesum u. f. w." Wir seben bieraus, bag bie Form ber Ab= folution die deprecative, nicht die annunciatorische oder decla= rative war; sie konnte nur deprecativ fein, weil die Ab= folution burch bas Kurgebet bes intercebirenden Priefters geschab.

Das war ber Zustand des Buswesens in der fränkischen Kirche, als im Anfange des achten Jahrhunderts auch das Beichtbuch des Theodorus dahin gebracht und damit die bezüglichen Entwickelungsresultate auch der angelsächsischen Kirche hierher verpflanzt wurden. Ein gewisser Cummean, über dessen persönlichen Berhältnissen manches Dunkel schwebt'), verfaste um die Mitte des achten Jahrhunderts ein Beichtbuch, in welchem er den Stoff zusammen zu fassen suchte, welchen die auf theodorscher Grundlage beruhenden angelsächsischen Pönistentialien einer Seits und die auf Columbanscher Grundlage beruhenden fränkischen anderer Seits darboten. Den gleichen

<sup>&#</sup>x27;) Bgl. Bafferichleben, G. 64. ff.

Zweck verfolgt ein anderes, unter dem Namen Bigotianum bei Wafferschleben abgedrucktes Beichtbuch, welches schon von Cummean benutt und also noch etwas älter als dieser ift. Aus diesen beiden Pönitentialien haben wir zu ersehen, wie sich die fränkische Kirche die Bußformen der angelsächsischen aneignete. Wenn wir aber die Gestalt des Bußwesens, welche die columbanischesfränkischen Beichtbücher uns zeigen, mit der in den theodorischenangelsächsischen sich darstellenden vergleichen, so ergiebt sich, daß jene dieser schon sehr nahe kommt. Die theodorschen Bußordnungen haben das fränkische Bußwesen nur in der bereits eingeschlagenen Richtung an einigen jest näher zu betrachtenden Punkten weiter geführt.

Das Bigotianum geht wie Columban schon in ber Einleitung auf Die acht Burgelfunden bes Johannes Caffianus gurud, ja es macht biefelben für feine Capiteleintheilung grundleglich. Natürlich finden wir hier und in dem das Bigotianum gang in fich aufnehmenben Cummean bie fcon von ben columbanichen Bufordnungen eingeschlagene Richtung, innerliche fündliche Gemuthoftimmungen ober leichte Bergebungen um der ihnen jum Grunde liegenden fundlichen Gemutherichtung willen gur Bufe gu gieben, noch um ein Bedeutendes weiter verfolgt: Wer eine innerliche und nie ausgesprochene Reigung zu einem Beibe hat, wer lügt ober auch nur unwissentlich Unwahres fagt, wer nicht wohlthätig und mildherzig ift, wer über Bedurfnig irdifche Guter ansammelt, wer seinen Rächften haßt, betrübt, ihm gurnt, gornige Worte rebet, unversöhnlich ift, wer aus Born ober Schmerz lauter als nöthig fpricht ober schreit, wer vom Unglud fich verbittern läßt, wer seine Gebanken ungeordnet umber fcmeifen läßt, wer feinem Rächsten stolz begegnet, ibn beneidet, ibn berab= fest, der Schlaffüchtige, der Faule, der Streitsüchtige, der Prahler u. s. w. sollen Ponitenz leisten. Dabei wird bie andere Tenbeng, Die firchlichen Orbnungen burch bas Mittel ber Bufftrafen aufrecht zu erhalten, nicht verabfaumt. Reu ift in tiefer Beziehung bie Bestimmung, bag, mer an brei Sonntagen nach einander nicht communicirt, excommunicirt werben soll. Die uns schon aus ben irischen Bußordnungen her bekannten levitischen Speisegesetze werden mit äußerster Strenge gehandhabt. In welchem Sinne hier die kirchlichen Ordnungen vertreten werden, mögen wir z. B. aus der Bestimmung entnehmen, daß wer einen Meineid auf ein geweihtes Kreuz schwört, drei Jahre, wer aber auf ein ungeweihtes, Ein Jahr büßen soll.

Natürlich mußte dies Alles auch auf die Wahl ber Bußmittel und Bugarten wirken. Noch mehr als in ben colum= banifden Bufordnungen nehmen bier häufig bie aufgelegten Bugungen die Gestalt von Gelbsterziehungemitteln an: Go foll 3. B. ber Schlaffüchtige burch Bachen, ber Schreier burch Schweigen bugen. Cummean versucht fogar, Die Mittel, burch welche Bergebung ber Gunden erlangt werden mag, ju fyftematifiren; es find nach ihm folgende zwölf remedia vulnerum: Die Taufe, Die Liebe gegen Gott, Die Almofen, bas Beinen um die Gunde, Die Beidte ber Gunden, Die Rafteiung bes Bergens und bes Leibes, bie Befferung, die Fürbitte ber Beiligen und ber Rirche, die Barmbergigfeit gegen Untere, Die Bekehrung Anderer, Die Berfohnlichkeit gegen Andere, und endlich bas Erleiden bes Märtyrertobes. Außerdem führen diese Bufordnungen noch an einigen anderen Punkten Die Straftheorie der columbanischen Ponitentialien weiter. Wir faben, daß Columban fo wenig wie Binniaus die Ab= fetung von Beiftlichen kennt, daß aber die aus ben colum= banischen hervorgegangenen Beichtbücher hier schon einlenken. Das Bigotianum nun und Cummean treten bier gang auf ben ben alten Canones entsprechenden Standpunkt Theodor's, und laffen ben Geiftlichen wegen jeder einiger Maaßen schweren Bergehung absetzen, und bann bugen. Wir faben, wie Theodorus mit ber gangen angelfächfischen Rirche feine öffentliche Kirchenbuße kannte, wie er aber Dieje baburch ju erfegen fuchte, bag er ben ichweren Gunbern auf gewiffe Beit bas Betreten ber Kirche versagte. Obgleich nun bas Bigotianum und Cummean mit ber gangen frankischen Rirche Die öffentliche Kirchenbuße kennen und behalten, fo nehmen fie

boch aus Theodor auch bies Verbot des Betretens der Kirche als eine besondere Strafart auf. Nehmen wir nun hinzu, daß diese Bußordnungen auch schon mit Theodorus eine Zuslassung des Büßenden zur Communion vor geendeter Bußzeit frei geben, so ergiebt sich daraus, wie sich durch diese Buße ordnungen auch in der fränkischen Kirche die Anschauung anbahnen mußte, als ob die Ercommunication, die Aussschließung von dem Tisch des Herrn nicht sowohl mit dem Unter Kirchenbuße gestellt sein identisch, als vielmehr eine der härteren Kirchenftrafen neben anderen sei.

Selbstverständlich finden wir auch hier das ausgebildete System der Redemtionen; und wie sehr sich hier schon Alles auf die reine Geldzahlung stellt, ergiebt sich z. B. aus der Bestimmung des Bigotianum, daß der Dieb durch einfachen Ersat des Gestohlenen von aller und jeder Buße frei werden kann. Und wenn Cummean von dem Almosen sagt: Sicut aqua extinguit ignem, ita eleemosyna extinguit peccatum, so ist in der That bis zu dem bekannten Teyelschen Saße nicht weit.

Daraus folgt benn weiter, daß wir hier auch die Buß= umwandlungen im copiofesten Maage vorfinden. Das Bigotianum hat schon in seiner Vorrebe bie bezügliche Unweifung: "Der Preis eines Jahres Buge ift fieben Tage und Nachte fasten; und ein Anderer fagt: Faste brei Wochen binter ein= ander, und Du bift felig." Roch weitere Anweifungen giebt bie Vorrebe bes Cummean, die erft berjenigen Bugummand= lungen erwähnt, welche wir schon aus ben Canones Hibernenses und aus Theodorus kennen, und bann noch folgende bingufügt: Eine Bufe von fieben Jahren fann auch fo abgelöft werben, bag man fur bas erfte Jahr zwölf Mal zwei Tage bei Waffer und Brod zubringt, für bas zweite Jahr zwölf Mal fünfzig Pfalmen unter Aniebeugung fingt, für bas britte Jahr ftatt einer fonft zu Gebote stehenben Festlichkeit zwei Tage bei Baffer und Brod fastet, fur bas vierte Jahr nadend brei hundert Ruthenstreiche empfängt, für bas fünfte Jahr ben Gelbbetrag feiner Ernährungstoften als Almosen giebt, für bas fedifte Jahr ben Betrag feines Wergelbes erlegt und bavon dem etwa Beleidigten ober seinen Erben den Schadensersatz giebt, für das siebente Jahr alles Bofe läßt und Gutes thut. Für einen Tag Buße kann man 50 Pfalmen unter Aniebeugung, oder ohne Anie= beugung 70 Pfalmen fingen; für eine Boche Buge fann man 300 Pfalmen unter Kniebeugung, ober ohne Kniebeugung 420 Pfalmen singen. Ein dives ober potens, der Capitalfunden zu bugen hat, fann fich aber auch noch anders helfen: Er gebe erstens sein Wergeld als Almosen an die Armen, und noch ein Mal den Betrag seines Wergeldes in Uder an die Kirche, und noch ein Mal den Betrag seines Wer= geldes fo bag er bafur Leibeigene frei läßt ober Wefangene loskauft, und dann fündige er hinfort nicht mehr, fondern gehe fleißig zum Abendmahl. Ein Aermerer dagegen kann es, wenn er z. B. eine breijährige Buße hat, so machen, baß er im ersten Jahre 26 solidi Almosen giebt, in jeder Woche einen Tag bis zur neunten Stunde und einen anderen bis Abend fastet, bann aber nach Belieben ift, und in ben drei Duadragesimen den Betrag seiner täglichen Nahrung berechnet und als Almosen giebt; daß er dann im zweiten Jahre 20 solidi schenkt, dafür aber auch von Weihnacht bis Epiphanias und von Ostern bis Pfingsten nicht fastet; und baß er bann entlich fur bas britte Jahr 18 solidi schenft. Noch summarischer geben bie aus biefer Zeit ftammenben Bufäße zu ben columbanischen Bußordnungen, auf die wir schon oben aufmerksam machten, zu Werke. So heißt es in einem Zusate zum Pseudo-Romanum: Ein Reicher gebe für sieben Wochen Bufe 20 solidi, ein Aermerer 10 solidi, und ein gang Armer 3 solidi an bie Armen, oder die Kirche, oder zur Lostaufung von Gefangenen. Ginige Bufordnungen, Die wieder aus Cummean ichopfen, geben bann noch weiter. Go fagt ein bei Wafferschleben abgebrucktes Poenitentiale Remense, nachdem es schon eine Reihe von Umwandlungen für eine breis jährige Buße angegeben hat, gang furg: "Und wer fo nicht Bufe leiften fann, wie wir eben gesagt baben, ber gebe im

ersten Jahre 26, im zweiten 20, im britten 18, zusammen 64 solidi Almosen."

Hier finden wir benn auch bie stellvertretende Buße, und zwar nicht etwa bloß die schon aus Theodorus bekannte Bestimmung, daß für einen während ber Bußzeit Gestorbenen seine Angehörigen fasten und Almosen geben sollen, sondern auch, in der Vorrede Eummean's, den ungeheuerlichen Sat: Und wer Psalmen nicht weiß und fasten nicht kann, der wähle sich einen gerechten Mann aus, der Dieses für ihn erfülle, und er selbst gebe für jeden ihm auserlegten Bußtag einen Denar an die Armen.

Hinsichtlich des Beichtverfahrens bieten diese Bußordnungen wenig Neues dar. Sie nehmen zwar den Sat des Theosdorus, daß es im Nothfalle auch an der nur Gott gethanen Beichte genüge, noch auf, aber sie empfehlen doch häusig die Beichte vor dem Priester. Die Reconciliation geschah auch nach ihnen am Grünen Donnerstage, weshalb sie die Bußen auch gern nach Quadragesimen berechnen, deren auch sie nur drei im Jahre kennen. Die Zulassung zum Abendmahl soll noch nach dem Bigotianum erst nach geendeter Bußzeit ersfolgen, aber Cummean nimmt schon den Satz des Theodorus, daß man schwere Sünder nach einem ganzen oder halben Jahre zur Communion zulassen solle, auf, und damit diese wichtige Beränderung der alten Praxis in die fränkische Kirche herein.

Hiemit treten wir denn in die carolingische Zeit hinein, beren bekannte charakteristische Bestrebungen, die theologische Bissenschaft wieder zu beleben und durch Verknüpfung des kirchlichen und staatlichen Organismus in beiden Ordnung zu schaffen, sich nun auch auf das Buswesen erstrecken. Durch die lebendigspractische Berpflanzung der irischen und angelssächsischen Pönitentialbücher in die fränkische Kirche war in der letzteren das ganze, aus der bisherigen Entwickelung des Buswesens erwachsene Material zusammengebracht, und es war die Möglichkeit gegeben, daß die Entwickelung sich in der bereits eingeschlagenen Richtung zu Ende vollführen konnte.

Diesen Abschluß machen die Bestimmungen des im J. 1215 unter Innocenz III. gehaltenen lateranensischen Concils. Die zwischen inne liegende Entwickelung können wir unst in zwei Abschnitte zerlegen: in dem ersten, vom Anfange des 9. dis zum Ansange des 11. Jahrhunderts führt sich die Sache auf Grundlage der in der carolingischen Zeit gegebenen Anregungen ziemlich auf allen Punkten in der Praxis durch; am Ansange des 11. Jahrhunderts faßt die dem Augustin untergeschobene Schrift de vera et kalsa poenitentia die Resultate der disseherigen practischen Entwickelungen theoretisch zusammen, und auf Grund dieser Schrift beginnt dann die theologische Ersörterung der Sache; die endlich Innocenz III, was sich in Praxis und Theorie gebildet hatte, zum allgemein verbindlichen Dogma und Geset macht.

Seit Augustin und Ambrosius, Leo und Gregor haben wir feine Berfuche mehr gefunden, die in bas Bugwefen ein= schlagenden theologischen Begriffe zu erörtern. Nur einzelne gelegentliche Meußerungen barüber, wie man fich bie Stellung bes firchlichen Amtes zu ber Gundenvergebung, Die Beichte, Die Reconciliation bachte, haben wir anführen können. In ber carolingischen Zeit machte man wenigstens ben Berfuch, fich über diefe Gegenftande theologisch Rechenschaft zu geben. Wir haben gefeben, wie die Ponitentialbucher die Forderung, bie Gunden por bem Priefter zu beichten und mit ber von biefem auferlegten Buge zu tilgen, bereits nicht allein auf bie fleinen sondern auch auf die Gedankenfunden ausdehnten, und wie fie ben Cap, baf es auch an ber Beichte vor Gott genüge, bereits burch ben Bufat "im Rothfalle" befchränften. Diefer Praxis gegenüber mußte fich bie theologische Frage dabin ftellen: Db und wie weit Beichte vor bem Priefter nothwendig fei? Auf diese Frage haben sich nun mehrere ber erften Theologen ber carolingischen Beit ausgelaffen. Theobulf von Drleans fagt barüber in einem Ausschreiben an feine Weistlichfeit v. 3. 7971): Omni etenim die Deo in oratione

<sup>&#</sup>x27;) Bei Mansi XIII, 1001.

nostra, aut semel, aut bis, aut quanto amplius possumus, confiteri debemus peccata nostra. - Quia confessio, quam sacerdotibus facimus, hoc nobis adminiculum affert, quia accepto ab iis salutari consilio, saluberrimis poenitentiae observationibus, sive muluis orationibus peccatorum maculas diluimus. Confessio vero, quam soli Deo facimus, in hoc juvat, quia, quanto nos memores sumus peccatorum nostrorum, tanto horum deus obliviscitur; et e contrario, quanto nos horum obliviscimur, tanto dominus reminiscitur. Alfo, Gott ift ber eigentliche Gundenvergeber, und barum ift Beichte por Gott unter allen Umftanden und täglich nothwendig; aber ber Gunter braucht babei adminicula, und barum ift Beichte vor dem Priefter auch in ber Ordnung, damit ihm berfelbe wegen ber nöthigen Satisfactionen Rath ertheile, und fein Fürgebet mit bem Beichtgebet bes Gunbers vereinige. Biel weiter noch geht ber fo einflufreiche Alcuin. In einem Briefe an Die Geistlichkeit in Lanquedoc') wundert er fich. daß in ihrer Proving die Laien sich weigerten, ben Prieftern, "welchen doch nach unferem Glauben fammt ben beiligen Apo= fteln von bem Gotte Chriftus die Macht zu binden und zu lofen gegeben ift", zu beichten; Gotte wollten fie beichten, aber ber Kirche, in welcher fie boch gefündigt hatten, verfagten fie bie fculvige Genugthuung. Run aber "wird im Leviticus wiederholt auf Gottes Befehl ber Gunder mit feinem Opfer zum Priefter gesandt, damit biefer es vor Gott bringe, für ihn bete, und fo ihm vergeben werbe. Bas find bie Opfer, bie wir fur unsere Gunden bringen, anders als bie Beichte unserer Gunben, Die wir burch ben Priefter Gotte rein barbringen muffen, bamit burch beffen Fürbitte bas Opfer unserer Beichte Gotte angenehm werde, und wir von ihm Bergebung empfangen." Säufig bat man bier protestantischer Seits zu viel Gewicht barauf gelegt, bag Aleuin allerdings als ben eigentlichen Bergeber ber Gunbe Gott, und ben Priefter nur als Gurbitter binftellt. Es ift eben mit biefer

<sup>1)</sup> Ad Fratres in provincia Gothorum I. 1. 144. ff.

Fürbitte nicht eine bloge Fürbitte, sondern die gange Un= schauung gestaltet sich aus bem falichen Opferbegriff beraus: Die Satisfactionen bes Sunders find ein Bergebung von Gott verdienendes Opfer, aber zwischen bem Gunder und Gott fteht mit mittlerischer, intercedirender Stellung ber Priefter, und baber barf ber Gunder feine expiatorifchen Opfer, feine Beichte und Buge, nicht felbft, fondern er muß fie durch ben fürbittenden, intercedirenden Priefter vor Gott bringen, wenn es Gott jum Bergeben bewegen foll. In biesem intercedirenden Mittlerthum besteht bie Schlüsselgewalt. Daß ber Ginn Alcuin's hierhin gebe, beweift eine andere Stelle. In seinem Buche de divinis officiis, welches Sahr= hunderte hindurch als bas rechte Paftoralhandbuch gedient hat, giebt er eine unten noch näher zu betrachtende Form ber Beichte und Absolution, und läßt bab in ber Beichte ben Sunder jum Priefter fprechen: ideoque consilium, immo judicium tuum, qui sequester ac medius inter Deum et peccatorem hominem ordinatus es, supplex deprecor, et ut pro eisdem peccatis meis intercessor existas, humiliter imploro. Und diese Theorie wird sofort von der Praxis auf= genommen; tas Concil zu Chalons v. J. 813 fagt in feinem Canon 33: Quidam deo solummodo confiteri debere dicunt peccata, quidam vero sacerdotibus confitenda esse percensent; quod utrumque non sine magno fructu intra sanctam fit ecclesiani. Ita duntaxat et Deo, qui remissor est peccatorum, confiteamur peccata nostra, et cum David dicamus "delictum meum cognitum tibi feci". Et secundum institutionem apostoli confiteamur alterutrum peccata nostra, et oremus pro invicem, ut salvemur. Confessio itaque, quae Deo fit, purgat peccata; ea vero, quae sacerdoti fit, docet, qualiter ipsa purgentur peccata. Deus namque salutis et sanitatis auctor et largitor, plerumque hanc praebet suae potentiae invisibili administratione, plerumque medicorum operatione. Alfo, allerbings vergiebt Gott felbft bie Gun=

<sup>1)</sup> Ed. Hittorp p. 239.

ben, und muß daher auch darum angerufen werden, aber der vrdinaire Weg, zu dieser göttlichen Gnade zu gelangen, ist die operatio medici i. e. sacerdotis. Bergleichen wir diese Doctrin mit derjenigen, welche wir namentlich bei Ambrossus fanden, so stellt sich jene als eine Wiederaufnahme dieser dar, nur unter Hineinziehung der falschen Opfertheorie und darum mit viel schärferer Betonung des mittlerischen Priesterthums; und es ist klar, daß wenn schon die Anschauungen des Amsbrossus nothwendig zur Ausdehnung des Buswesens auf alle Sünden führten, diese erneuerte Theorie in dieser Richtung noch weiter führen mußte.

Die erfte Folge bavon, daß in ber carolingischen Zeit bie Theologie fich biefer Gegenstände wieder zu bemächtigen fuchte, war ein Sturm gegen bie Ponitentialbucher. Diefe Ponitentialbucher besagen, wenn gleich sie allenthalben für Die Praris grundleglich gemacht wurden, boch fein firchen= gesetliches Ansehen. Run aber wichen fie überdem in ihren einzelnen Bestimmungen nicht unmerklich von einander ab. Diejenigen, welche bie irischen und angelfächnischen Bußordnungen in die franklische Kirche verpflanzt hatten, maren feineswegs bestrebt ober im Stande gewesen, Die Abweichungen berselben unter sich und mit ben alten, in ber franklichen Kirche noch geltenden Canones auszugleichen. Namentlich bie späteren frankischen Bufordnungen, beren Berfaffer alle Diefe Quellenmaffen benugt haben, führen gang barmles bie alten und die britischen und die angelfächfischen Canones neben einander auf, so daß in einem und bemselben Ponitentiale nicht allein verschiedene Buffage für eine und biefelbe Sunde, fondern auch, wovon wir noch Beispiele feben werden. verschiedene organische Bestimmungen neben einander bin= gestellt werden. Alls nun die theologische Betrachtung bas Gewicht, welches bie Kirche auf bas Bugwesen legte, noch ungemein verftärfte, suchte man ber Berwirrung, welche Die in ben Bugbuchern vorliegenden Discrepangen in ber Praxis angurichten brobten, vorzubeugen und zu biesem Zwede jene Bufordnungen aus bem Mittel zu ichaffen. Daber ver=

ordnen die Concilien zu Chalons v. J. 813 und zu Mainz v. 3. 847; modus autem poenitentiae peccata sua confitentibus aut per antiquorum canonum institutionem aut per sanctarum scripturarum auctoritatem aut per ecclesiasticam consuetudinem imponi debet, repudiatis ac penitus eliminatis libellis, quos poenitentiales vocant, quorum sunt certi errores, incerti auctores, qui dum pro peccatis gravibus leves quosdam et inusitatos imponunt poenitentiae modos, consuunt pulvillos secundum propheticum sermonem. Und bas Concil zu Paris v. J. 829 gab jogar ben Bifchöfen auf, nach biefen Bufordnungen Nach= forschung anzustellen, und dieselben verbrennen zu laffen. Aber man konnte folder Bufordnungen eben nicht entrathen: Die alten Canones paften in der That auf bas gang veränderte Bugwesen nicht mehr, und eine feste ecclesiastica consuetudo hatte fich nicht gebildet. Go forderte benn ber Bischof Ebbo von Rheims um bas Jahr 830 ben Bischof Salitgar von Cambray auf, aus ben Mussprüchen ber Bater und den alten Canones ein brauchbares Ponitential anzu= fertigen'). Halitgar, und nach ihm viele Andere haben sich benn auch biefer Aufgabe unterzogen. Aber biefe Opposition gegen die vorhandenen Bufordnungen richtete fich nur gegen äußerliche Einzelheiten, feinesweges gegen bie von benfelben befolgten Principien. Die alten Canones und Aussprüche ber Bater waren auch nur burch große Abzüge und Aende= rungen auf bie neuen Berhältniffe anwendlich zu machen. Co geben benn bie neuen Bufordnungen feit Salitgar im Wefentlichen nichts Anderes als die alten, ändern noch weniger die Principien derfelben, führen vielmehr die in diefen angebabnte Entwickelung entschieden weiter, ja nehmen die alten Ponitentialbucher ben Sauptmaffen nach in fich auf, fo baß benn auch bie alten Ponitentialien neben biefen neueren noch lange gebraucht worden find. Was fich burch biefe letteren im Gingelnen ber bereits eingeschlagenen Richtung

<sup>&#</sup>x27;) Wafferschleben, 79.

gemäß geändert oder richtiger fortgebildet hat, werden wir im Berfolge feben.

Bon weit entschiedenerer Einwirkung war eine andere Einrichtung ber carolingischen Zeit, nemlich bie ber Genb= Bekanntlich ') wurden tiefelben auf Grund ber immer icon firdenordnungsmäßigen Rirdenvifitationen von Rarl bem Großen burch Capitularien aus ben Jahren 789 und 813 eingerichtet, von ben Rachfolgern beffelben und burch Die Concilien weiter ausgebildet, und folgender Maagen geordnet: Alliährlich foll ber Bischof bie Parochieen seiner Dibces bereisen, um zu firmeln, bas Bolf zu lehren, und wie Die Refte beidnischen Wesens aufzusuchen und zu beseitigen. so namentlich alles undriftliche und fündliche Wesen zu richten und zu ftrafen. Bu bem 3wed foll fein Archibiacon ober Archivresbyter einige Tage vor ihm in die Varochie tommen, feine Unfunft anzeigen, und allen Rirchspielsgenoffen entbieten, baf fie bei Strafe ber Ercommunication por bem Gend bes Bifchofs erfcheinen und Alles zur Anzeige bringen, was ihnen von in der Parochie vorgefallenen Contraventionen gegen göttliche und menschliche Ordnung bekannt geworben. Auch fann biefer missus bes Bischofs vor ber Unfunft bes Letteren bie leichteren Bergebungen richten und abmachen. bamit ber Bischof nicht über Gebühr aufgehalten wirb. Der Bischof erwählt bann aus ber Parochie nach einer angemeffenen Ansprache fieben ehrbare Männer, und vereidigt fie auf Reliquien, daß fie ohne Menschenfurcht und Menschengunft Die Wahrheit reden und zur Anzeige bringen wollen, mas ihnen von undriftlichen Vorfommenbeiten befannt geworden ift. Dann werden ihnen die Sendfragen vorgelegt, erft eine Reibe von Fragen bes Inhalts, ob ber ober bie an ber Parochie ftehenden Presbyter und Clerifer ihren amtlichen Bervflich= tungen nachkommen, und bann 89 weitere bas Berhalten ber Gemeindeglieder berücksichtigente Fragen bes Inhalts, ob Mord, Chebruch, beibnifche Greuel u. f. w. in der Gemeinde

<sup>1)</sup> Gieseler KG. II, 1. 73, 333.

vorgefallen feien. Diefe Fragen berücksichtigen genau biejenigen Bergehungen, welche wir in ben Bufordnungen berücksichtigt fanden; fie find eben nur die in Frageform umgefetten Poni= tentialbücher. Schlieflich belegt bann ber Bifchof bie angeflagten und überwiesenen Gunber mit ber entsprechenben Rirchenbuße. Dieses firchliche Institut ward nun aber auf ber anderen Seite auch mit ben ftaatlichen Inftitutionen in Beziehung gefest: Die Centgrafen, foniglichen Richter und fonstigen Pocalbeamten waren angewiesen, auf dem bischöf= lichen Gend zu erscheinen, bem Bischofe zur Geite zu fteben, Diejenigen, welche fich vor bem Bischofe zu erscheinen etwa weigerten, holen zu laffen, und folde Gunder, welche fich nicht vom Bischofe burch bie Excommunication gur Buffe führen ließen, durch bie fonigliche Autorität entweder gur Poniten; ober zur bürgerlichen Rechenschaft und Genugthuung zu zwingen. Auch begleiteten missi bes Königs ben Bischof. Aller= bings gab biefe Berichmelzung ber burgerlichen und firchlichen Strafgewalt ber letteren großen Rachbrud, aber nahm berfelben auch einen großen Theil ihres firchlichen Charafters. Bisber war es immer noch bem Gunder frei gewesen, ob er fich aus der Rirche ausschließen laffen, ober burch Unterwerfung unter bie Kirchenbuße bie Aussohnung mit ber Kirche fuchen wollte; jest ward er burch ben burgerlichen Arm gur Rirchenbufe gezwungen, entweder geradezu, oder indirect baburch bag er sonst ber harteren staatlichen Bestrafung anheim= fiel. Sobann ward eine Bermifdung bes Criminalftraf= wesens und bes geiftlichen Strafwesens vollzogen, die sich bei reicherer Entwickelung sowohl ber Rirche als bes Staates nicht halten konnte; benn auf ber einen Seite wurden reine Criminalverbrechen als Mord, Diebstahl ftatt bes Staats von ber Kirche bestraft; und anderer Seits wurden wieder bie Contraventionen gegen firchliche Ordnungen eventuell, wenn nemlich ber Gunder ben Bijchof nicht hören wollte, ber ftaat= lichen Bestrafung unterstellt. Go belegte Carl ber Große')

<sup>1)</sup> Cap. III. pro partib. Saxoniae.

das Uebertreten der Quadragesimalfasten mit Todesstrase. So sollen') die Missi des Königs mit den härtesten Leibesstrasen verfahren, wenn die Leute das Bater Unser und den Glauben nicht ordentlich auswendig lernen. So wurde die Nichtentrichtung des Zehnten an die Kirche und die Armen mit Kirchenstrasen, und im Falle des Ungehorsams mit steigens den weltlichen Strasen belegt').

Diese Einrichtung der Sendgerichte mußte nun, in Beishalt der oben dargelegten strengeren theologischen Anschauungen, durchgreifende Folgen für das ganze Disciplinarwesen haben,

bie wir einzeln näher betrachten muffen.

Die erfte Folge war eine immer fcharfere Betonung ber Beichtpflicht. Alcuin weift in feinem erwähnten Buche3) bie Priefter an, bag fie beim Beginn ber Kaften alle Chriften ermahnen, am heutigen Tage zu mahrer Beichte und Buße zu kommen. Die Synobe zu Chalons v. 3. 813, Die, wie wir oben faben, fich die Anschauungen Alcuins über Beichte und Absolution aneianete, spricht fich im 32. Canon babin aus: Da ber Mensch aus Leib und Seele bestehe, und bis= weilen durch die Regungen der Scele, bisweilen durch fleisch= liche Schwachheit zur Gunte verlodt werbe, fo muffen bie Gunden forglich untersucht und erforscht werben, bamit bie Beichte binfichtlich beider Arten von Gunden vollständig fei. und nicht allein die Berbrechen, welche leiblich, sondern auch Die welche in Gedanken begangen worden, gebeichtet werden; baber foll ber Priefter in ber Beichte besonders nach ben acht Burgelfunden (bes 3. Caffianus) foriden. Das nahmen benn auch die Ponitentialbucher auf. Gine Bugordnung aus bem 9. Jahrhundert, welche Wafferschleben unter ber Aufschrift Valicellanum secundum bat abbrucken laffen, fagt ausbrücklich: Nam si quis in se vel parvum recelaverit peccatum, sciat se exinde rationem redditurum secundum illud, quod dominus de verbo otioso (dicit), quanto magis nos si plura pec-

<sup>1)</sup> Pertz Monum. hist. germ. III, 129.

<sup>2)</sup> Gieseler RG. II, 1. 74.

<sup>3)</sup> De div. offic. p. 239.

cata vel crimina, quae commisimus, recelaverimus, quia scriptum est: Nullum peccatum inultum dimittit deus, hoc est sine vindicta. Quodsi non judicaremur hic per poenitentiam, judicat illud Deus per veritatem in judicio. Bor allen Dingen aber erreichte man die allgemeine Cinführung ber Beichte Da= burch, bag man einer Seits bie Leute anhielt, regelmäßig ein ober mehrere Male im Jahre zu communiciren, und anderer Seits ihnen einschärfte, bag man nicht zum Abendmahl geben burfe, ohne burch vorherige Beichte und Buge fein Berg gereinigt zu haben. In ben officiellen Gendfragen wird megen bes Rirdsspielsgeiftlichen gefragt, ob er auch am Unfange ber Kaften alle Chriften einlade zu beichten, und ihnen fur ihre Sunden die ordentliche Bufe auflege? und ob er auch Alle ermahne, an den drei Haupifesten zu communiciren? und wegen der gaien wird gefragt: ob sie auch Alle an den drei Sauptfeften zum Abendmahl geben? Entsprechend fordert eine angelfächfische Bufordnung aus tem 9. Jahrhundert, bei Wafferschleben unter bem Titel Martinianum abgebruckt, auf Grund eines Canon eines Concils ju Autun, bag bie gaien auf die drei boben Reste communiciren oder für feine fatholifde Chriften gelten follen. Daneben aber fcharft bas eben= falls aus dem 9. Jahrhundert stammende Confessionale Pseudo-Egberti (bei Wafferschleben) ein Mal über bas andere ein. bag man nicht zur Communion fommen burfe, ohne vorber gebeichtet und gebüßt zu haben. Seit biefer Zeit beginnt bie bis dabin unbekannte Verknüpfung ber Beichte mit ber Com= munion. Nach Regino von Prum († 915) foll ber Bischof im Sendgericht schon fragen 1): ob auch Einer ift, ber nicht wenigstens Ein Mal im Jahre, nemlich am Anfange ber Quabragesimalfasten, zur Beichte fommt, und Bufe für feine Gunden empfängt? Go ift die allgemeine Beichtpflicht in diesem Zeitraume allerdings noch nicht Kirchengeset, aber fie wird mehr und mehr allgemeiner Kirchengebrauch.

Eine zweite Folge war eine andere Bestimmung des Unterschiedes zwischen öffentlicher und heimlicher Buße. Ans

<sup>1)</sup> De disc. eccles. II, 2.

fangs hatte es nur eine öffentliche Bufe gegeben; barauf, als man auch bie leichteren Gunben in immer weiterer Ausbebnung zur Bufe jog, war baneben die beimliche Bufe aufgekommen; in manchen Kirchenprovinzen hatte bies, wie 3. B. in ber angelfächsischen Kirche, ichon bie Folge gehabt, daß bie öffentliche Buge gang außer Gebrauch gekommen mar; in der frankischen Kirche bagegen batte man neben der beim= lichen Bufe Die öffentliche ftete festgehalten. Go lag es gur carolingischen Zeit. Run aber mußten nothwendig über Die Frage, in welchen Källen man öffentliche Buffe aufzuerlegen babe und in welchen es an ber geheimen genüge, in ber Praxis viele Schwankungen bestehen. 3m Allgemeinen hatte man zwar ben Grundsatz aufgestellt, baß fur crimina publica Die öffentliche, und für crimina occulta die Privatbuffe gebore. Aber es lag auf ber Sand, bag biefer Grundfat nicht mehr ausreichte, als man auch bie leichteften Bergehungen gur Poniteng gog. Wie oft mußte ber Fall eintreten, bag eine Bergebung gang öffentlich und allbekannt, und boch fo gering= fügiger Natur war, bag man unmöglich ben Thäter mit ber schweren öffentlichen Bufe belegen konnte? Dazu kam, baß bie angelsächsischen Bufordnungen, welche feine öffentliche Bufe kannten, sondern biefelbe in anderer Beife zu erfeten fuchten, in weiten Gebieten bie Praxis beherrichten. Diese Berwirrungen suchen nun bie foniglichen Capitularien ber carolingifden Beit zu befeitigen, und verordnen zu bem 3mede: Quorum peccata in publico sunt, in publico debet esse poenitentia per tempora, quae episcopi arbitrio poenitentibus secundum differentiam peccatorum decernuntur. Quorum autem peccata occulta sunt, et spontanea confessione soli tantummodo presbytero ab iis fuerint revelata, horum occulta debet esse poenitentia secundum presbyteri judicium, cui confessi sunt, ne infirmi in ecclesia scandalizentur videntes eorum poenas, quorum penitus ignorant causas1). Da wird bem alten Grundfaße, baß poenitentia publica ober privata

<sup>1)</sup> Mansi XIV, 962.

für crimina publica ober occulta gehöre, ein neuer Grundfat an die Seite gestellt, nemlich: bag auch freiwillige Beichte von der öffentlichen Buge los mache. Bald tritt nun aber diefer neue Grundsatz auch allein und abgelöft von bem alten auf. Ein anderes Capitulare verordnet: "Wer heimlich und aus eignem Antriebe gebeichtet hat, ber buge auch beimlich; wer aber öffentlich und fo, daß es zu allgemeiner Runde gefommen, überführt ift oder befannt bat, der buge öffentlich und vor Allen Angesichts ber Rirche nach ben canonischen Graben')". Also wer erwartet, bag er erst öffentlich, vor bem bifchöflichen Gend feiner Bergehungen angeklagt und überwiesen werbe, ber foll bann auch öffentlich bugen; aber man fann Dem burch freiwillige beimliche Beichte zuvorkommen, in welchem Falle es bei Privatbufe bewendet. Natürlich griff Jeber, ber fich nichts Gutes bewußt mar, zu bicfem Musfunftemittel; und bie natürliche Folge war, bag bie öffentliche Buße immer mehr in Abgang fam. Indeffen bort fie in biefem Zeitraum noch nicht auf; wir werden noch in bem folgenden Beispiele berselben finden.

So lange nur öffentliche Buße für öffentliche schwere Bergehungen statt fand, hatten die Bischöfe allein das Officium der Bußaussegung und Neconciliation gehabt. Je weiter man aber das Gebiet der Disciplin über die schweren Bergehungen hinaus ausdehnte, und je tiefer man dabei von der Nothswendigkeit der Beichte und Neconciliation überzeugt ward, besto mehr Auswand an Zeit und Krast mußte das Bußwesen erfordern, und desto weniger waren die Bischöfe allein im Stande, dasselbe zu leiten; abgesehen davon, daß sich ja nun auch die Fälle ins Ungemessene mehren mußten, da Leute in articulo mortis und ohne daß ein Bischof zu haben gewesen wäre, zu beichten und absolvirt zu werden begehrten. Allgemein war man daher bereits, wie wir sahen, von dem Grundsaße abgesommen, daß unter allen Umständen nur der Bischof Buße auslegen und reconciliiren könne. Aber zunächst war

<sup>1)</sup> Capitularia Regg. Francor. ed. Baluzius. Lib. V. cap. 112.

baraus wieder nur ein Schwanken entstanden. Gin Theil ber Bufordnungen bielt, wie wir faben, fest, baf bies ausschließlich zur Competenz bes Bifchofe gebore, ein Ausfluß ber bifchoflichen Gewalt fei: baß baber auch ber Presbyter nur im Nothfalle, in articulo mortis fid biefer Kunctionen anmaaken burfe; daß namentlich die Reconciliation, jene Nothfälle aus= genommen, dem Bischofe reservirt bleiben muffe; und daß vollends ber Diacon weber Bufe auflegen, noch reconciliiren durfe. Ein anderer Theil ber Buffordnungen aber fprach. wie wir faben, sowohl ben Presbytern als ben Bischöfen, als welchen bas Amt der Schluffel übertragen fei, die Competenz jum Buffe auflegen und Reconciliiren ju: fie begreifen biefe Disciplinargewalt als einen Theil ber Schluffelgewalt, biefe aber als sacerdotium, und sprechen bas sacerdotium nicht allein ben Bischöfen, sondern Allen die die Messe opfern durfen, ben Presbytern wie ben Bifchofen zu; fo baß bann Die Presbuter nicht bloß in Nothfällen ober aushülflich fon= bern fraft ihres Umtes Buße auflegen und reconciliiren, während in Nothfällen, in articulo mortis auch die Diaconen Beides durfen. Diese Differeng trugen die aus England berüberkommenden Bukordnungen nun auch in die frankliche Rirche berein, und auch bier waren anfangs bie Unfichten ae= theilt. Go legt Alcuin ben Presbytern wie ben Bischöfen bas Recht bei, Buße aufzulegen und zu reconciliiren'). Da= acgen reservirt Ratramnus?) bas Recht ber Gunbenvergebung den Bifchöfen allein: er geht auf Joh. 20, 22. jurud und schließt, weil hier ben Aposteln allein ber beilige Geift gegeben, und damit auch ihnen allein die Gundenvergebung, als welche ein Wert bes beiligen Geiftes fei, übertragen worben, fo fei auch die Gundenvergebung ein Borrecht ber Bi= schöfe allein, welche bie eigentlichen Rachfolger ber Apostel in ihrem Umte seien. In der Praxis war man nun aber genöthigt, auch die Presbyter Buße auflegen und reconciliiren

<sup>1)</sup> De div. offic. ed Hittorp p. 239.

<sup>2)</sup> Contra Graecorum oppos. Lib. V. cap. 7.

zu laffen. Go vermittelte man benn in folgender Beise: Erstens ließ man zwar die Presbyter Diese Kunctionen üben. aber man nahm an, daß sie bies nicht aus eigener Umts= gewalt, sondern aus Auftrag ihres Bifchofe, ale beffen Stell= vertreter, jure delato thaten. Diese Anschauung befestigte fich um fo mehr, als fie einen ber Streitpunkte bilbete, welche damals mit der griechischen Kirche verhandelt wurden, Die ben Presbytern so gut wie ben Bischöfen die Macht zu firmeln, zu abfolviren u. f. w. zusprach. Gobann unterschied man zwischen benjenigen Fällen, in welchen ber Presbyter Buße auflegen und absolviren burfte, und benjenigen, in welchen er bie Sache an ben Bischof verweisen follte. Schon oben haben wir eine Stelle aus ben königlichen Capitularien angeführt, in welchen bestimmt wird, bag die öffentliche Buffe für öffentliche Bergebungen vom Bifchofe, aber bie Privatbufe für beimliche Bergehungen vom Presbyter aufgelegt und abgenommen werden solle. Uebereinstimmend hiemit fagt ein anderes Capitulare1): Curet unusquisque presbyter (jussione episcopi de occultis tantum, quia de manifestis episcopos semper convenit judicare) - singulos data oratione reconciliari. Auch bie schweren Sachen, felbst wenn sie durch heimliche Beichte an ihn kommen, soll der Presbyter an den Bischof verweisen. Das Ponitential bes Salitgar fagt: et si delicta adeo gravia sint, ut necesse sit presbytero ad episcopi sententiam assignare, assignet eos illuc. Namentlich foll ber Presbyter nicht bas Anathema aussprechen, sondern dies soll sogar nur metropolitani cogitatione et provincialium episcoporum communi judicio geschehen burfen 2). Bu biefem 3wed foll benn, wie das Ponitential bes Salitgar ergablt und fordert, jeder Bifchof an feinem Bischofosige am Aschermittwoch anwesend und bereit sein; da follen Diesenigen, welche mit schweren, von ihrem Ortspriefter nicht zu behandelnden Bergehungen

<sup>1)</sup> VI. cap. 206.

<sup>2)</sup> Can 12 der Synodus Regiaticina v. J. 850.

belaben fint, vor ibm erscheinen, ibm beichten, und von ibm Die entsprechente Buße emfangen; bann aber am Grünen Donnerstage follen fie wiederum baselbit por ibm erscheinen. von ibm absolvirt werben und mit seinem Segen zu Saufe geben. Prittens wirfte aber auch bas Inftitut ber Genbgerichte bierauf ein. Wir faben, baf ba ber Archibiacon por Ankunft bes Bischofs Die leichteren Cachen abmachen follte, und es bildete fich fo von felbst eine preifache Abstufung mifden ben Gunten, fur welche ber Presbuter, benen fur welche ber Archibiacon, und benen für welche nur ber Bischof competent war. In bem Allen aber baben wir bie Anfange von ber Vornellung, nach welcher bie Schluffelgewalt fich in bem Rirdenbaupte concentrirt und fich bann burch bie bierardischen Grate bis zum Presbyter abftuft, so wie von ben Reservatfällen. Rur muffen wir bemerken, bag man in Diesem Zeitraume noch bei ber Borfiellung blieb, welche Die volle Abfolutionsgewalt im Bijdofe concentrirt benft, bag man nur binfichtlich bes Anathema bis zum Metropolitan und feinem Provincialconcil binaufftieg, bag man aber Die Schluffelgewalt noch nicht im Papft zu Nom concentrirte. Der Gebanke hieran tauchte allerdings ichon im driftlichen Bolfe auf, aber man trat feinen Consequengen noch entgegen: Gin Capitulare bes Bischofs Aboto von Bafel (um 820) befieblt allen Gläubigen anzufundigen, baß, wenn fie um zu beten nach Rom ad limina apostolorum wallfabrten wollen, fie verber gu Saufe ibre Gunten beidten follen, quia a proprio episcopo aut sacerdote ligandi aut exsolvendi sunt, non ab extraneo1).

In alter Zeit verstand es sich von selbst, daß der Sünder so lange, als er der Kirchenbuße unterstellt war, auch nicht zur Communion zugelassen wurde, und der größte Theil der Bußordnungen hatte dies, wie wir saben, festgehalten. Dagegen hatten, wie wir ebenfalls sahen, bereits Gildas und Theodorus nehst ihren zahlreicheren Bearbeitern erlaubt, daß

<sup>1)</sup> Mansi XIV, 396.

Diejenigen, welchen langwierige Bugen aufgelegt waren, bereits nach einem halben ober gangen Jahre zur Communion jugelaffen werben, und bann ben Reft ber Bufe nachber verbüßen sollten. Es mar in ber That bie Excommunication bei den jest fo häufig gewordenen Berbugungen leichter Bergeben burch Richts gerechifertigt. Go aber bestand auch an biesem Puntte in ber frankischen Rirche eine boppelte Praris, zu welcher fogar noch eine britte fam. Bonifacius nemlich, ber Miffionar ber Teutschen, hatte es zu schwer gefunden, in feinen Miffionsgebieten bas Bugwesen in aller Echarfe burch= zuführen; baber verordnet eines feiner Capitularien, man folle jetoch barum nicht gang von ber Disciplin abstrabiren, sondern lieber bie Ponitenten gleich nach abgelegter Beichte reconciliiren, und fie bann nachträglich bugen laffen'). Huch zwischen tiefen trei verschiebenen Praxen sucht nun bie carolingische Zeit zu vermitteln, und zwar so, baß ein königliches Capitulare ben Canon bes Bonifacius babin mobificirt: Quia varia necessitate praepedimur, Canonum statuta de reconciliandis poenitentibus pleniter observare, propterea omnino non dimittatur. Curet unusquisque presbyter (jussione episcopi de occultis tantum, quia de manifestis episcopos semper convenit judicare), statim post acceptam confessionem poenitentium, singulos data oratione reconciliari2). Tarnach stand nun bie Cade fo, bag bei öffentlichen Bugen bie Re= conciliation erft nach vollendeter Bufgeit, bei beimlichen Bugen aber gleich nach abgelegter Beichte erfolgte. Wir werten seben, bag bies auch noch im eilften Jahrhundert bie Ortnung war.

Indessen ist firchliche Lisciplin ohne allen Zusammenshang mit ber Communion etwas in sich Ungebenfbares. Auch witerstrebte boch die alte Praxis vieser unmittelbaren Bersbindung ber Reconciliation mit der Beichte zu sehr, als daß man nicht nach weiteren Ausgleichungen zwischen beiben bätte

<sup>1)</sup> Mansi XII, 386.

<sup>2)</sup> Lib. VI, cap. 206.

fuchen follen, und man fand tiefelbe auf bemfelben Wege, auf welchem ichon bie Theodorichen Bufordnungen biefelbe gefunden batten. Wir baben nemlich gesehen, wie biese sich einer Seits ben Wegfall ber öffentlichen Bufe baburch ersetten, daß fie dem auf langere Zeit unter Buge geftellten Sunder auf etliche Beit ben Butritt zur Rirche versagten, und wie fie eben badurch anderer Seits anfingen, bie bisber mit ber Kirchenbuffe identische Ausschließung vom Abendmabl als eine besondere Rirdenftrafe neben anderen zu bebandeln und gewiffen ichwereren Vergebungen gufzulegen. Dies erreichte nun in ber carolingischen Zeit feine völlige Ausbildung, und es entstand so ber Bann, und feine Unterscheidung in ben großen und fleinen Bann. Man behandelte Die Ausschließung vom Abendmahl als eine einzelne Rirchenstrafe, und wandte sie bann in gedoppelter Weise an. Alle öffentlich für öffentliche Gunden Bugenden nemlich ließ man während ihrer Bufigeit nicht zum Abendmahl zu, aber fie galten barum nicht für abjecti, anathematizati, sondern nur für privati altaris communione. Ferner legte man Denjenigen, welche wegen beimlicher Sunden unter Privatbufe auf längere Zeit gestellt, aber eben begbalb bereits gleich bei ber Beichte burch Gebet und Sandauflegung bes Presbyters absolvirt waren, rathweise auf, baß sie sich nun eine Zeit= lang noch von ber Betretung ber Kirche und von ber Communion enthalten möchten. Daffelbe legte man endlich auch bei manchen zwar beimlich zu bugenben, aber boch schweren Bergehungen nicht bloß rathweise, sondern als Theil ber nach erhaltener Absolution zu verbüßenden Bufe und Strafe auf. Dabei gab ce bann noch wieder Stufenunterschiede, je nach= bem bem Büßenden nur die Theilnahme an der Communion. ober auch bie Theilnahme am Offertorium, ober jegliche Theilnahme am Gottesbienfte überhaupt zeitweise unterfagt war. Dies war ber sogenannte fleine Bann, Die excommunicatio, die privatio communionis, die burgerliche Nach= theile nur in fo fern batte, als es für firdenordnungswidrig galt, baß ber barin Befindliche mabrent folder Beit fich

auf Rrieges und Staatsbienfte cinließ. Wer bagegen fich weigerte, fich unter Kirchenbuße zu ftellen, ber murbe aus ber driftlichen Gemeinschaft ausgeschlossen, anathemate seriebatur, abjiciebatur, so daß Christen auch nicht mit ihm effen durften. Und diese schwerfte Kirchenftrafe ward bann auch nicht bloß über Diejenigen, welche fich ber Kirchenbufe weigerten, sonbern auch über manche Bergehungen, welche für allerschwerste galten, fo verhängt, bag ben bamit Belegten bochftens in articulo mortis erlaubt wurde zu beichten und um Absolution zu bitten. Das war benn ber große Bann, bas Unathema, welches nothwendig von den schwersten zeitlichen Folgen begleitet war; weßhalb aber auch die foniglichen Capitu= larien') verlangen, daß es nicht subito et sine causa geschehen foll, vielmehr, wie wir schon oben faben, vorfcreiben, daß es nur vom Metropolitan und feiner Provinzial= synobe ausgesprochen werden barf. Dies Alles legt uns ber 12. Canon ber Synodus Regiaticina v. J. 850 bar: Hoc autem omnibus Christianis intimandum est, quia hi, qui sacri altaris communione privati et pro suis sceleribus reverendis adytis exclusi publicae poenitentiae subjugati sunt, nullo militiae saecularis uti concilio, nullamque reipublicae debent administrare dignitatem. - Qui vero administratione episcopi seu sacerdotum perpetrato palam scelere poenitentiae remedium suscipere noluerint, magis abjiciendi sunt, anathematizandi scilicet, tanquam putrida ac desperata membra ab universalis ecclesiae corpore dissecandi, cujusmodi jam inter Christianos nulla legum, nulla morum, nulla collegii participatio est, quibus neque in ipso exitu communicatur, et quorum neque post mortem saltem inter defunctos fideles commemoratio fit. Sed si ad hoc irrevocabile judicium obdurati cordis contemtus trahit, non sine magna tamen examinatione veniendum est, et omnia sacerdoti prius experienda, nec absque metropolitani cogitatione, et provincialium episcoporum communi

<sup>1)</sup> Capitul. III. a 803.

judicio quemlibet anathematizandum esse permittimus. Das nahmen benn seitbem bie Bufordnungen vollständig auf.

Einschaltungsweise bemerken wir, daß in dieser Zeit auch das Interdict entstand. Es ist bekannt, daß Hincmar von Laon einen Sprengel mit demselben belegte. Ihm ward noch widersprochen; aber am Ende dieses Zeitraums ward das Interdict bereits ohne Widerspruch gehandhabt. Wir haben bereits die eigenthümlichen Anschauungen dieser Zeiten von Solidarität der Verschuldung gesehen: wie die Verwandten stür den verwandten Uebelthäter aufkommen müssen, für ihn fasten, büßen können. Von hier aus lag es so ferne nicht, einen ganzen Landstrich mit dem Anathema zu belegen, um dadurch den Gebieter desselben zum Gehorsam gegen die

firchliche Ordnung zu zwingen.

Alls in biesem Zeitraume auffommende neue Bufmittel erscheinen namentlich die Wallfahrten und die Geißelungen. Wiber bie Wallfahrten zeigte fich anfangs große Opposition, weil sie zu unordentlichem Wesen Anlag gaben. Die Synode gu Chalons v. J. 813 fagt: es licfen jest Biele um zu beten nach Rom und nach Tours (zum Grabe des h. Martinus), Beiftliche, bie bamit ihren wuften Wandel zu bebeden, Laien. bie fich baburch bie Erlaubniß, ungestraft fundigen zu burfen. holen zu fonnen vermeinten. Solche follten ben Spruch bes b. Hieronymus bedenken: Non Hierosolymam vidisse, sed Hierosolymis bene vixisse laudandum est. Solche bagegen. Die ihren eigenen Priestern gebeichtet, und die ihnen auferlegte Buge orbentlich getragen batten, feien febr zu loben, wenn fie fich bann um zu beten und Almosen zu opfern und ihr Leben zu beffern an biefe beiligen Orte begeben. Gleichwohl wurden die Wallfahrten in die neueren Bufbucher aufgenommen. Wir haben geschen, daß bie alteren Buß= ordnungen häufig Landesverweifung fordern; in biefen Källen bestimmen nun bie neueren Bufordnungen, daß folche Bugenbe bei ben beiligen Orten umbermandern follen, in Buffleidung, nicht langer als Gine Racht an Ginem Orte weilend, bei Bugertoft u. f. w., um baselbit für bie Bergebung ihrer

Sunden zu beten. Zwar ward auch dies gemigbraucht, indem folche Leute unter bem Borwande bes Buffens in ben fremden Landen vielmehr wohllebten, fo bag Rabanus Maurus und feine Diocefansynode becretirten, es follten fünftig alle Ponitenten ihre Bugen an ihren eigenen Wohnorten verbugen. Aber die Bufart blieb nichtsdestoweniger bei Bestande, und ward fogar gegen Ende biefes Zeitraums eine fehr beliebte Buße, welche fich bemnächft in die Ballfahrten nach Paläftina und bann in die großartigsten Bußfahrten ber Kreuzzüge fortfette. - Die Beigelungen, auch Gelbstgeißelungen erfcheinen schon in ben Bufordnungen bes 9. Jahrhunderts, namentlich als Bußumwandlung: Ein Tag Buße fann mit 12 plagae ober percussiones abgelöft werben. Bu ben Geißelbußen gehören auch die in biefen Bufordnungen oft vorfommenden palmatae: Ein Jahr Buge fann baburch abgelöft werben, baß man den Pfalter zwölf Mal durchfingt, und bei jedem Pfalter 300 palmatae empfängt. Wie biefe palmatae applicirt wurden, ift nicht genau zu ermitteln.

Die Bußumwandlungen geben ihren Gang weiter. Man fann nach ben neuen Bufordnungen fo und fo viel Tage für so und so viel Paternoster, Ave Maria, Kyriceleison, auch Streiche u. f. w. ablofen. Es ift unnug, in Die immer bunter werdende Mannigfaltigkeit biefer Bugumwandlungen zu folgen. Bir merfen nur zwei Urten ber Umwandlungen an, weil fie schon in diesem Zeitraume und später noch mehr von burch= greifenden Folgen gewesen find, nemlich die Umwandlung in Meffen, und bie Umwandlung in Gelb. Schon in ben Buß= ordnungen bes 9. Jahrhunderts, 3. B. im Pfeudo = Beda, finden wir die Anweisung, daß man die Bugen auch burch Meffen ablosen fann: cantatio unius missae potest redimere 12 dies, 10 missae 4 menses, 20 missae 7 menses, 30 missae 12 menses possunt redimere, si volunt confessores. Schon in bem Sacramentarium Gelasianum') fommt eine Almosen= meffe por, b. h. eine folde, bie Jemand unter Opferung von

<sup>1)</sup> Bei Muratori Opp. XIII, 366.

Almosen für feine Gunten lesen läßt. Gine folche Meffe verläuft natürlich wie jede andere, nur bag bie variablen Theile ber Meffe auf tiefen Lefen laffenben und auf bie Mmosen als auf die post baptismi sacramentum secunda ablutio peccatorum Rückücht nehmen. Das Gregorianum hat bann schon eine Messe pro peccatis, in welcher nicht mehr bie Almosen, sondern bie hostia selbst Gotte als bie Satisfaction bes Sünders, ber bie Meffe lefen läßt, porgetragen werben'). Die Ausführung machte fich übrigens folgender Magken: Es bat bann ber mit Buge Belegte einen Priefter zu bitten, beziehungsweise dafür zu bezahlen, daß er für ihn die benöthigte Angabl Meffen lieft; und ber Bugente muß felbst in der Meffe anwesend sein, Almosen opfern und fleifig mit beten. Eben befibalb bielt man anfangs ftrenge feft, baf biefe Umwandlung in Meffen nur Denen frei fiebe, welche nicht qualeich von der Communion ausgeschloffen feien, während Die Ausgeschlossenen erft "mit Ihranen" bugen mußten, ebe fic Meffen für fich fonnten lefen laffen. Aber bag man über= baupt auf biese Art ber Bugumwandlung fam, bing ja mit ber Unficht von ber expiatorischen Rraft bes in ber Meffe vom Priefter bargebrachten Opfers gusammen. Be mehr man fich nun in die Unschauung vertiefte, daß die Meffe eben als foldes Opferwerf auch ohne Umvesenheit und Betheiligung Deffen wirke, für ben fie geschehe, um jo weniger konnte man auf ber Unwesenheit bes Bugenben besteben. Und so führt benn schon bas noch bem 9. Jahrhundert angebörige Bußbuch des Pseudo-Theodorus den Grundfat, daß diese Bufiumwandlung in Meffen ben vom Abendmabl Ausgeschloffenen nicht frei ftebe, mit einem "quidam dicunt" an, und bebandelt ibn geringschäßig. Aber ber Bufammenhang biefer Buß= umwandlung mit ber Opferidee im Abendmahl batte noch eine andere Folge von weit größerer Tragweite: Es war ja nun außer ben Faften und Almosen ber Bermandten ein noch viel wirtsameres Mittel gefunden, um bem in unverbunten

<sup>1)</sup> Ibid. 812.

Sunden Sterbenden nachträglich die Buge ju beforgen: man las Meffen für ihn, und ließ bergleichen für ihn lefen. 3a, konnte man fo feine Buge bier ftatt feiner in Ordnung bringen, so mußte man ihn ja auch hier absolviren fonnen; warum follte ber Priefter, ber bem gestorbenen Gunder burch fein Megopferwerf bier Bergebung ber Gunden und Geligfeit erwarb, ihm folde nicht auch binüber gufprechen? Co hat fdon das Sacramentarium Gregorianum eine Meffe für einen Bugenden, ber in articulo mortis Reconciliation begehrt, aber Umstände halber nicht erhalten hat, in welcher es beißt: Satisfaciat tibi, Domine, quaesumus, pro anima famuli tui sacrificii praesentis oblatio, et peccatorum veniam, quam quaesivit, inveniat1). Beispielsweise absolvirte ber Erzbischof von Rheims im 3. 921 auf der Synode zu Trosten ben Grafen Erlebald nach seinem Tode 2). Es liegt auf ber Sand, welche neue Begriffe von firchlicher Macht fich erzeugen mußten, wenn man ber Rirche bie Schluffelgewalt nicht allein über die Lebenden, fondern auch über die Todten gufprach. Und ber Bischof Jordanus von Limoges sprach ber Kirche allerdings auf dem Concilium Lemovicense v. J. 1031 biefe Gewalt zu: Tantam ecclesiae suae Christus largitus est virtutem, ut etiam, qui in hac carne vivunt, jam carne solutos absolvere valeant quos vivos ligaverant3). Aber co liegt auch auf ber Sand, wie völlig allen sittlichen Ernft ger= störend die Bußumwandlung in das opus operatum der Meffe, und noch weiter die Vorstellung von der Wirkung berfelben über biefes Leben hinaus wirfen mußte. - Auf ber anderen Seite gingen die Umwandlungen ber Bugen in Gelo ihren Gang ungeftort weiter. Es half bem Concil ju Chalons v. 3. 813 Nichts, bag es gegen Diejenigen eiferte, qui ex industria peccantes propter eleemosynarum largitionem quondam sibi promittunt impunitatem. Die Buffordnungen find unerschöpflich in Auffindung neuer Titel und Formen, unter

<sup>1)</sup> Bei Muratori a. a. D. p. 843.

<sup>2)</sup> Flodoardi hist. eccl. Rhcm. IV, 16.

<sup>3)</sup> Mansi, XIX, 539.

welchen man (als Almosen, als Schenfung, als Vermächtniß, als Stiftung, als Speisung von Armen u. s. w.) sich von der auferlegten Buße losfausen könne. Es kann nicht verswundern, wenn das Valicellanum secundum, eine Bußordnung vom Ende des 9. Jahrhunderts, sich zu dem Geständniß gedrungen sieht, quia his temporibus non est talis servor poenitentiae, qualis antiquitus erat, quando canones essiebantur. Es mußte das Bußwesen, nachdem es die Bedeutung eines geistlichen Erziehungsmittels längst verloren hatte, unter dieser Behandlung auch den disciplinarischen und vindicativen Character je mehr und mehr verlieren.

Ein unmittelbares Ergebniß biefer Arten von Bugum= wandlungen war es, bag auch bie ftellvertretende Bufe immer mehr in Uebung fam. Lange icon waren die Warnungen ber Synode von Cloveshoe im J. 747 verhallt, die fich noch gegen alle diese Migbräuche erflärt batte: man folle nicht, wie es jest nach einer neuen und ben Meisten gefährlichen Erfindung geschehe, um der Almosen willen die in Fasten und anderen frommen Uebungen bestehende Buffe mindern oder ändern, ba die Almosen vielmehr nur als Berschärfungsmittel zu ber anderweiten Bufe bingufommen mußten; es fei aut Pfalmen zu fingen, die Kniee zu beugen, tägliche Almofen zu geben, aber man folle nicht bafür bas Kasten erlaffen: am wenigsten aber folle man gestatten, bag bie mit Fasten und Almosen und anderen Bugen Belegten Andere für fich Pfalmen fingen und fasten ließen. Go habe neulich ein Reicher bie fofortige Absolution von einer febr schweren Bergehung mit ber Angabe nachgesucht, es sei, obgleich er selbst wenig gefastet habe, burch bas Fasten und Psalmobiren Underer für ihn eine so ausreichende Genugthuung beschafft worden, baß fie für ein Leben von breihundert Jahren genügen wurde. Könne aber fo die göttliche Gerechtigkeit durch Undere ver= föhnt werden, warum beiße es benn in ber Schrift, bag Die Reichen schwerlich in's himmelreich fommen wurden?1)

<sup>1)</sup> Mansi XII, 403,

Aber diese und ähnliche Warnungen verhallten. Waffersch= leben') führt aus einer Bußordnung des Königs Eadgar ein Beispiel an, das beweist, bis zu welchem Grade der Bersterbniß die stellvertretenden Bußen in diesem Zeitraum sich forttrieben: Hier ist unter der Aufschrift De magnatum poenitentia dem Reichen eine Anweifung gegeben, wie er feine Buge mit Sulfe feiner Freunde sich erleichtern könne. Zuerst foll er im Namen Gottes burch bas Zeugniß feines Beicht= vaters darthun, daß er den rechten Glauben habe, seinen Feinden vergeben, ein vollständiges Gundenbekenntniß ablegen, und mit vielen Seufzern Die Buße antreten. Cobann foll er Baffen und Rleiderschmud ablegen, mit einem Stab in ber Sand baarfuß geben, fich in Wolle fleiden, fich in fein Bett legen und in einer Butte bleiben. Gine folche 7 jährige Buge kann er aber ichon in brei Tagen badurch ableiften, bag er zuerft zwölf Männer zu Gulfe nimmt, welche 3 Tage bei Waffer und Brod und grünen Kräutern fasten, und dann noch 7 mal 120 Männer, welche in gleicher Beise für ihn 3 Tage fasten; auf diese Weise würden so viel Tage gefastet, als (Faste) Tage in 7 Jahren seien. "Haec est, schließt das Kapitel, potentis viri et amicorum divitis poenitentiae allevatio. Sed non datur pauperibus sic procedere, sed debet in se ipso illud requirere diligentius." Bie eine bittere Fronie flingt es, wenn es ferner beißt: "Et hoc est etiam aequissimum, ut quilibet propria sua delicta diligenti correctione ulciscatur in se ipso. Scriptum est enim: quia unusquisque onus suum portabit."" So hatte benn bas Messe lesen lassen, das Stiftungen und Schenkungen machen, das Psalmen beten für Andere seinen ungestörten Fortgang. Alle diese Berderbnisse des Buswesens, die Busumwands

Alle diese Verderbnisse des Buswesens, die Busumwandlungen, die Geldbuße, die stellvertretende Buße fassen sich endlich in dem Ablaß, in dem Indulgenzenwesen zusammen, von welchem sich am Ende dieses Zeitraums die ersten Spuren finden. Indulgentia nannte man von Alters her die Absolution

<sup>1) ©. 50.</sup> 

überhaupt, und namentlich bann, wenn ber Bifchof einem Ponitenten um feiner bewiesenen befonderen Buffertigkeit und gründlichen Befferung willen einen Theil ber ihm vorgeschriebenen Bufgeit erließ, und ihn vor Ablauf berfelben reconciliirte. Diese Befugniß bes Bischofs, die Buße und Bufgeit zu verfürzen, die mit bem alten pabagogischen Charafter des Ponitenzwesens genau zusammenhing und da völlig in der Ordnung war, brachte man nun in Zusammenhang mit ben Bufablöfungen und Geldbuffen. Man fah von dem Geelenauftand ber einzelnen Ponitenten gang ab, und fnüpfte gang allgemein an ben Besuch einer bestimmten Rirde, eines Ballfahrtsortes, welche bann freilich zugleich beschenkt werben mußten, ober an die Leiftung eines Gelobeitrags zu einem Rirchen- ober Rlofterbau, ober an bie Leiftung bestimmter Dienste 3. B. ber Kriegsbienfte gegen die Richtchriften, Die firchliche Gegenzuficherung, daß bafur bem Ponitenten fo und fo viel Jahre ber ihm auferlegten Buge erlaffen fein follten. Es war das eine Bußumwandlung in anderer Form: Die Wallfahrt u. f. w. trat an die Stelle ber auferlegten anterweiten Buße. Es war aber zugleich eine stellvertretende Buffe, benn bie Beiftlichkeit ber Rirche, bes Rlofters, bem folche Indulgeng zugeftanden mar, und in letter Inftang bie gange Rirde übernahmen babei bie Berpflichtung, für folden Poni= tenten zu beten, Soren zu fingen u. f. w. Doch blieb man junachst noch babei fteben, bag man folden Ablag nur Colchen gewährte, bie wegen bereits begangener Gunten fcon mit Buße belegt waren; man gab noch nicht Ablag im Boraus für zu begehende Gunden und erft zu verwirkende Buffen. So finden wir den Ablag am Ende Diefes Zeitraums, im Anfange bes 11. Jahrhunderts: ber Erzbischof Pontius von Arles ertheilte im 3. 1016 einer neuen Klofterfirche Ablag babin, bag, wenn ein wegen schwererer Gunden Buffenber ein Mal im Jahre am Tage ber Einweihung Diefer Rirche ju berfelben tomme, bafelbft feine Bigilie halte, und jum Bau der Kirche eine Beifteuer gebe, er von bem britten Theil jener Gunten absolvirt und mithin von ber Buffe

dafür entbunden sein solle bis zu demselben Tage des nächsten Jahres; wogegen, wenn ein wegen geringerer Sünden Büßens der Solches that, derselbe von der Hälfte der empfangenen Buße absolvirt sein solle.

Wir haben bereits gesehen, wie sich seit dem 8. Jahrshundert auch liturgische Formen für die Handhabung der Disciplin ausbildeten. Auch auf diesem Punkte schritt die carolingische Zeit vor, und es stellte sich diesenige Form der Beichte und Absolution fest, welche im Wesentlichen — mit Ausnahme Eines Punktes, der Fassung der Absolutionssformel — bis in die neuere katholische Kirche geblieben ist. Indem wir uns diese Form etwas näher ausehen, mussen wir den Unterschied zwischen öffentlicher und Privatbuße im Sinne behalten.

Für bie öffentliche Beichte und Abfolution giebt uns schon das Sacramentarium Gelasianum') eine liturgische Form. Diefelbe fest voraus, daß ber Gunder feine Bergehungen schon vorher bem Bischofe gestanden habe. Dann foll ber Bischof ihn am Anfange ber Duadragesima, am Afcher= mittwoch fruh in die Kirche führen, ihn mit dem cilicium, dem barenen Buggemand, (wozu man fpater noch bas Bestreuen mit Afche hinzufügte) verhüllen, und bann fo über ibm beten, daß er erft ben 7., bann ben 103., bann ben 51. Pfalm, und bann über ihm eine Reihe von Gebeten Bergebung für ihn erflehenden Inhalts fpricht, welche Gebete zum Theil Die nemlichen find, die wir schon in ben angelfächsischen und frankischen Ponitentialen fanden. Darauf foll er ibn bis jum Grünen Donnerstage einfchließen. Um Grünen Donners= tage wird ber Gunder wieder in die Rirche geführt, und zwar in den Gemeindegottesbienft, in welchem alle variablen Theile ber Meffe auf die Bedeutung des Tages als des Reconcis liationstages Bezug nehmen. Der Gunber muß auf bem Boben ber Rirche hingestredt liegen. Nach Beendigung bes erften (Predigt=) Theils ber Meffe aber fteht ber Diacon

<sup>1)</sup> Bei Muratori Opp. XIII, 21. 22. 422 ff. 90-99.

auf, und bittet, indem er aus ber Geele bes Bugenben feine Reue Schildert und beichtet, auch feine fleifige Ponitengubung bezeugt, ben Bischof um bie Reconciliation besselben. Darauf ermabnt ber Bifchof ben Buger, fich vor Rudfall zu hüten, fpricht bann einige Gebete, wofür eine Auswahl geboten wird, über ihm, und ertheilt ihm bann bie Abfolution in Form eines beprecativen Gebets. Es werden mehrere zur Auswahl gegeben; eines berfelben lautet: Omnipotens sempiterne deus, confitenti tibi huic famulo pro tua pietate peccata relaxa, ut non plus ei noceat conscientiae reatus ad poenam, quam indulgentia tuae pietatis ad veniam, per D. n. J. Ch. Dann noch ein Schlufgebet über bem Gunder um feine Bewahrung, worauf bas Offertorium und bie Communion beginnen, an welchen der Reconciliirte Theil nimmt. — Das Gregorianum giebt zwar bie Sache auch, auch neben etlichen Gelaffanischen etliche neue Gebete, aber für ben lituraischen Bergang nichts Neues. - Dagegen ergangt und Alcuin bas Gelafianum, indem er uns ben Bergang ber Beichte beschreibt, welche, wie bemerkt, bas Gelafianum als geschehen voraussest. Seine Befdreibung ift biefe'): Beim Beginn ber Fasten foll ber Priefter alle Chriften ermahnen, baß sie am Afchermittwoch fich zur Beichte und Bufe gestellen. Mit Denen, welchen er Bugen auflegt, foll ber Priefter einige Zeit faften. Auch foll er ben Beichtenden immer bie nöthigen Bugen fogleich auf-Der Beichtende muß ohne Stab vor bem Beichtiger erscheinen, und sich vor ihm verneigen. Dann spricht ber Priefter erft für fich felbst ein Buggebet. Darauf läßt er ben Beichtenden figen, und entwickelt ihm die acht Sauptfunden und das Gefet Gottes unter forglicher Berücksichtigung feiner eigenthumlichen Perfonlichkeit und Berbaltniffe. Darauf fraat er ibn: ob er an die Dreieinigkeit, ob er an die Auferstehung. und an bas jungfte Gericht glaube? und ob er feinen Schulbigern vergeben wolle? Bejaht er biefe Fragen nicht, und will er nicht vergeben, fo nimmt ber Priefter feine Beichte

<sup>1)</sup> De div. offic. ed. Hittorp. p. 239 ff.

nicht an. Antwortet er aber recht, so bort bann ber Priefter feine Beichte, und hilft ihm, damit Nichts verborgen bleibe. Schließlich fnieet bann ber Beichtenbe nieber, hebt feine Banbe gu bem Priefter auf, und fpricht weinend feine Beichte: "Biel und gabllos find meine Gunben, beren ich mich nicht erinnern fann, in Werken und Worten und Gedanken, für welche alle meine Seele Leid empfindet und von schwerer Pein gemartert wird, und barum bitte ich inständig um Deinen Rath, ja um Deinen Urtheilsspruch, ber Du jum Berwalter (sequester) und Mittler zwischen Gott und bem Gunber geordnet (ordinirt) bift, und bitte bemuthig, bag Du fur biefe meine Gunden ein Bermittler (intercessor) fein mögest." Dann wirft er fich seufzend gang zur Erde; ber Priester richtet ihn auch erst nach einer Weile auf, und legt ihm bann die gehörige Buße unter Rücksicht auf feine Berhältniffe auf, worauf ber Beichtende fich ihm wieder zu Fugen wirft, und nun bie Gebete super poenitentem folgen, wie wir fie aus bem Gelafianum und fonft icon fennen. Gine Bergleichung biefer Form ber Beichte mit berjenigen bes 8. Jahrhunderts zeigt, daß fie mit berfelben übereinstimmt, nur ausgeführter ift. - Fast gang übereinstimment ift bie Beichtform ber angelfächfischen Buß= ordnung, welche Wafferschleben unter bem Titel Poenitentiale Sangermanense hat abdrucken lassen.

Hinsichtlich der Form für die private Buße und Beichte macht schon das einen Unterschied, ob noch die Absolution von der Beichte getrennt, oder ob die erstere schon gleich bei der letzteren ertheilt wird. Sodann war die natürliche Form der privaten Beichte und Absolution die, daß sie eben zwischen dem Beichtenden und dem Beichtiger allein vorging. Aber es bildete sich aus Anwendung der Formen der öffentlichen Beichte und Absolution auf die private auch eine zweite Form der letzteren aus, nach welcher der Priester erst von den Einzelnen am Aschermittwoch u. s. w. ihre besondere Beichte privatim in seelsorgerlichem Gespräch entgegen nahm, und ihnen die Bußen auslegte, dann aber Alle, die gebeichtet hatten, in die Kirche nahm, und mit ihnen einen liturgisch geordneten

öffentlichen Beichtgottesbienft abhielt, in welchem bann nur genergliter gebeichtet und die Absolution ertbeilt ward. Gine Beidetform ber erfteren Art, in welcher Beichte und Absolution noch getrennt fint, und wo Beichtiger und Beichtfind nur privatim mit einander verhandelten, bietet uns die angel= fächfische Bufordnung bes Pfeudo=Beda; eine Beichtform ber zweiten Urt bagegen, welche bie Absolution unmittelbar auf Die Beichte folgen läßt, und öffentlich in ber Rirche vorgebt, aber auch die specielle Beichte und die Bufauflegung voraus= fest, finden wir in der franklichen Bufordnung bes 9. Jahr= bunderts, welche bei Wafferschleben den Titel Valicellanum secundum führt. Die Form bes Pfeudo-Beba ift biefe: Wenn Jemand jum Priefter kommt, um zu beichten, foll erft ber Priefter im Kämmerlein für fich beten, wie wir bas ichon kennen. Dann foll er ibn, wie bei Alcuin, nach feinem Glauben, nach feiner Verföhnlichfeit, und auch barnach fragen, ob er auch in unsittlichen Berbältniffen lebe, und bieselben von Stunde an aufgeben wolle? Berneint er, fo ift er nicht gur Beichte zuzulaffen. Sonft fpricht ber Priefter ben 38. Pfalm und ein Gebet, bann ben 103. Pfalm und ein Gebet, bann ben 51. Pfalm und ein Gebet, fchließlich eine Lection mit folgen= ben Gebeten. Darauf beginnt bas Beichtwerhor, in welchem ber Priefter ben Beichtenben je nach feinen Berhältniffen genau ausfragt, welche Vergehungen er fich wohl im Einzelnen babe ju Edulben fommen laffen. Um Schluffe bes Beichtverbors muß ber Beichtende fagen: "Biel find meine Gunden in Worten, Werfen und Wedanken." Rach Diefer Beichte fragt ber Priefter ben Beichtenden: ob er, was er gefündigt beffern? ben Urtheilsspruch bes Beichtigers auf sich nehmen? ob er bem Teufel und seinen Werken entsagen, ber beiligen Dreieiniakeit alauben wolle? Bejaht er bies Alles, so legt ibm ber Priester Die entsprechende Bufe auf, und spricht bann einen Bußpfalm und Gebete über ihm. Um Grünen Donners= tage geschiebt bann die Reconciliation fo: Der Priefter spricht erft ben 51. Pfalm mit ber Antiphone "Schaff in mir, Gott, ein reines u. f. w.", und bann nach einem Webet bie Absolution über bem Günder, in berfelben beprecativen Formel, bie wir oben im Gelaffanum und ichon früher fanden. -Dagegen ift bie Form bes Valicellanum folgende: Zuerft spreche der Priefter schweigend (intra se) ein Gebet für fich. Dann frage er bie Ponitenten, warum fie gekommen? Ant= wort: um zu beichten. Steht ihr auch in Feindschaft und Saß? Nein. Go ergebt euch burch jenes Rreug bem breieinigen Gott, bag er euch zum ewigen Leben führe! Darauf folgen bie Fragen nach bem Glauben, aber fo, baß ftudweise bas gange Credo, in einzelne Gate aufgelöft, abgefragt wirb. Daran schließen sich bie Fragen: ob sie glauben an eine Auferstehung, an ein lettes Gericht, und baran bag ber Mensch burd mahre Poniteng und Almosen mahre Bergebung erlange? ob sie vergeben wollen? ob sie bem Teufel und allen feinen Werken entsagen? ob sie fich ber Poniten; unterwerfen wollen? Alle diefe Fragen find einzeln zu bejahen. Dann fordert ber Priefter zum Gebete auf, fpricht zu breien Malen "In Deine Bante, Berr, befehle ich meinen Beift", bann eine Antiphonie, einen Buppfalm mit bem Gloria, und ein Gebet. Darauf balt er eine Beichtrebe, in welcher er von ben 7 Mitteln ber Bergebung (Taufe, Martyrium, Faften, Almofen, Befehrung eines Anderen, Liebe gegen Gott, Abfolution), von den brei unvergebbaren Gunden (Blasphemie, Berzweiflung an Gottes Gnade, Richt an die Auferstehung glauben), von den Sauptund Burgelfunden, von den 7 Sollenftrafen (Feuer, Ralte, Burm, Sunger, Durft, Rauch, Geftant), und wie biefelben Jeter ewiglich erleiden muffe, ber eine Todfunde begehe und bier nicht abbuge, handelt. Dann werden die 7 Buffpfalmen gesprochen, und die Litanei gesungen, worauf nach einem Gebete ber Priefter bie Bersammelten in einer Unsprache gur Ablegung ber Beichte auffordert. Diese Beichte lautet: "3ch bekenne Gott und ber h. Maria, und bem h. Erzengel Michael und bem b. Täufer Johannes und ben h. Aposteln Peter und Paul und bem h. Leutherius und Caffian und bem h. Juvenal nebst allen Beiligen und Dir, Pater, meine Schuld, meine Schuld, meine Schuld; ich habe gefündigt burch Sochmuth, in meinen

vielen bofen und ichlechten Gebanken, Reben, Berunreinigung, Berführung, Luft, Buftimmung jum Bofen, Worten und Berfen, in Meineid, in Chebruch, Schandung bes Beiligen, Mord, Diebstahl, falfdem Zeugniß, ich habe gefündigt mit Geben, Boren, Schmeden, Riechen und Gublen, und in Sitten, in meinen bofen Laftern. 3ch bitte bie b. Maria und alle Beiligen und jene genannten Beiligen und Dich, Pater, für mich Gunder zu bitten und zu vermitteln bei unserem Berrn Jefu Chrifto." Dann folgt ein Fürgebet, eine Reibe von Antiphonien mit ihren Responsorien, und wieder ein Gebet, woran fich bann die Abfolution fnupft. Diefelbe beginnt mit einer Ansprache, in welcher ber Priefter im Auszuge Folgenbes fagt: Bon Seiten Gottes und ber b. Jungfrau foll Dir bas (bereits vorber auferlegte) Buß= urtheil bestätigt sein, damit Dir nicht ber Teufel wegen nicht geleifteter Bufe im jungften Gericht etwas anhaben fonne. Dann communiciren die Ponitenten, und fchließlich spricht ber Priester ihnen die Absolution in folgender Beise: Bon Seiten Gottes und aller feiner Beiligen follen Dir bas Gute, das Du von Deiner Kindheit ber gethan haft, und was Andere für Dich thun werden, und die Opferwerke, welche die Kirche burch die gange Welt thut, zu Gute fommen wie allen guten Chriften, und wenn Du zu einer anderen Ponitengleiftung nicht mehr gelangen follteft, fo follft Du fraft biefer Ponitenz und Beichte por Gott errettet fein.

Diese lettere Form, eines collectiven öffentlichen Beichtsgottesdienstes mit Denen, welche boch nicht ber öffentlichen Buße unterstellt waren, läßt sich noch durch Jahrhunderte verfolgen. Später, als die öffentliche Buße, der sie nachsgebildet war, ganz aufhörte, und die Privatbeichte allein blieb, als auch nicht mehr bloß zu Aschermittwoch oder Ostern, sondern durch das ganze Jahr gebeichtet wurde, verschwand sie, und es blieb nur die Form des Pseudo-Beda in Gesbrauch, jedoch mit der Modisseation, daß die Absolution sich unmittelbar an die Beichte anschloß. Nur unwesentlich (mit Ausnahme der Fassung der Absolutionsformel) weicht die

jetige römisch-katholische Form bes Bußsacraments von ber bes Pseudo-Beda ab, wie man sich burch Einsicht ber Beichtsorm bes Römischen Rituals') überzeugen kann.

3m Einzelnen merfen wir noch Folgendes an: In ben oben betrachteten Beichtformen finden wir noch immer, baß ber Glaube, die Renunciation abgefragt werben, und ber Beichtende nur zu bejahen braucht. Balb aber marb es Sitte, daß ber Beichtenbe biefe Stude und außerbem bas Bater unfer und die Beichte auffagen mußte. Das Beicht= verhör wurde zugleich zu einer Prüfung barüber, ob bas Beichtfind gehörig in ben Elementen bes Chriftenthums unterrichtet sei, und die Beichte griff baburch auch in bas gange firchliche Lehrwesen sehr bedeutend ein. — Darin baß man bas Credo und die Abrenunciationsformel in bas Beichtverhör hinein zog, legt sich bas bogmatisch richtige Bestreben zu Tage, die Beichte und Absolution an die Taufe anzuknüpfen: sie soll als Wiederherstellung des gebrochenen Taufbundes erscheinen. - Wenn bie Beichte zwischen bem Beichtfind und Beichtiger allein verlief, mußte bas Beichtfind zwar auch eine Beichte sprechen, aber Die Beichtformel war bann, wie bie bes Pfeudo-Beda zeigt, fürzer, ba das Beichtverhör bas Bekenntniß ber einzelnen Gunden enthielt, und die von bem Beichtfinde zu sprechende Beichte nur fich in allgemeinen Worten auf bas abgelegte Bekenntniß zurück zu beziehen, nur ben Wunsch ber Abfolution auszudrücken brauchte. Da= gegen war die Beichtformel, wie auch biejenige bes Valicellanum zeigt, nothwendig da ausführlicher, wo ein förmlicher Beichtgottesbienft mit einer Mehrzahl von Beichtenden abgehalten wurde: es wurden bann in ber Beichtformel bie einzelnen Gunden nach Claffen enumerirt, damit Jeder ber Beichtenden feine speciellen vorher befannten Gunden barin. wieder fande. Daber die Enumerationen von Gunden, in welchen fich die Beichtformeln dieser Classe ergeben. Wenn ein Geiftlicher beichtete, konnte man freilich Die Beichte

<sup>1) 3.</sup> B. bei Daniel Cod. Liturg. I, 295 abgebruckt.

lateinisch abhalten; aber mit ben Laien mußte sie boch weithin am häusigsten in ber Landessprache gehalten werden; nicht nur das Beichtverhör, und die Beichtfragen, sondern auch die Beichte, die Beichtrede, die Absolution, die Gebete, mußten in der Landessprache gesprochen werden. Maßmann') hat die deutschen Beichte, Absolutionse, Beichtvermahnungse Formulare gesammelt. Leider hat er sie als bloße "Sprachensmäler" behandelt, und die Beichten für sich, die Credos für sich, und so fort abdrucken lassen, so daß der liturgische Zusammenhang nicht ersichtlich ist. Indessen erweisen sie immer, wie reichhaltig das liturgische Material dieser Zeit war. Häusig sind sie aus lateinischen Formeln übersetzt, aber nicht selten auch original, und es spricht sich in den letzteren auf eigenthümliche Weise der deutsche sittliche und religiöse Ernst aus.

Schließlich erwähnen wir noch, daß sich schon im Gelassianum<sup>2</sup>), und dann weiter auch im Gregorianum<sup>3</sup>) auch für die Reconciliation Excommunicirter auf dem Todbette liturgische Formeln sinden. Auch sie halten für die Absolution die deprecative Form fest.

Bliden wir nun an diesem Punkte auf die Entwickelung zurück, die seit Augustin und Ambrossus stattgefunden hatte, so sehen wir, wie sich die schon bei Jenen hervortretende Tendenz, die altsirchliche Behandlungsweise der schweren Sünden auf alle Sünden zu übertragen und so das Pönitenzinstitut in ein Beichtinstitut umzuwandeln, langsam, aber sicher durchzesührt hatte. Der gewaltige Umschwung war auf dem Boden des Lebens, als Praxis ziemlich vollzogen. Um die wenigen mit dem Neuen unverträglichen Reste des Alten zu beseitigen, um einige Ungleichheiten der Praxis zu ehnen, um die allgemeine Praxis zur firchlichen Ordnung, zum Kirchengesetz zu machen, war nur noch Noth, daß die theologische Theorie das

<sup>&#</sup>x27;) Die beutschen Abschwörungs- u. s. w. Formeln, herausg. von Magmann. Duebl. 1839.

<sup>2)</sup> Bei Muratori a. a. D. S. 96.

<sup>3)</sup> Ebendas. S. 832.

neue Beichtwesen so auf einfache Grundsätze brachte, wie einst Cyprian es hinsichtlich des alten Pönitenzwesens gethan hatte. Was Alcuin und die carolingische Zeit hiefür geleistet hatten, darf doch nur sehr für Anfang gelten. Aber wir nahen jett den Zeiten der Scholastis, welche auch rücksichtlich des Beichteinstituts die Aufgabe, welche sie sich gestellt, das gewordene Kirchenwesen auf Theorie zu bringen, erfüllt hat. Diese theoslogische Entwickelung wird eingeleitet von der dem Augustinus untergeschobenen und daher unter seinen Werken gedruckten, im Anfange des 11. Jahrhunderts entstandenen Schrift De vera et salsa poenitentia, die einer Seits die bisherigen Gedanken über diesen Gegenstand zusammen saßt, anderer Seits die Punkte bereits heraushebt, auf welchen dann die weitere theologische und kirchenrechtliche Entwickelung einsetz, so daß die Späteren, Petrus Lombardus, Gratian, die Victostiner auf sie zurückgehen. Wir geben aus derselben auszäglich, was für unseren Zweck dient.

Der unbekannte Berfaffer widerlegt zuerft bie Unficht, daß es unvergebbare Gunden gebe; unvergebbar fei nur die Eine Gunbe, wenn man feine Gunben nicht beichten und abbuffen wolle; bas fei bie rechte Gunde wider ben beiligen Weist (Cap. 1-4). Er widerlegt ferner bie alte, längst von ber Praxis verlaffene Anficht, als ob nach ber Taufe nur Eine Buße statthaft sei (Cap. 5). Aber freilich giebt es sine poenitentia feine Bergebung (Cap. 6. 7). Dies fann nur Denen geschehen, welche als Rinder getauft werben, benn ba nimmt ber Glaube ber Mutter Kirche Die Erbfunde hinweg, und eigne Gunden haben fie noch nicht gethan. Dagegen wer bereits felbst (per se) gefündigt hat, ber muß, weil burd ben Glauben und bas Gebet ber Mutter Kirche nur bie Erb= funde belirt wird, nicht allein per fidem ecclesiae, sonbern auch per proprium dolorem gereinigt werden. Daher muffen Diejenigen, welche als Erwachsene getauft werden, im Ratedumenat bugen, um damit zu deliren, was fie felbst zur Erbfunde hinzugethan haben. Bollends aber muffen Diejenigen, welche nach empfangener Taufe per se fündigen, sowohl für ihre fleineren als für ihre größeren Gunden bugen. Da wir täglich fundigen, muffen wir auch täglich bugen. Bringen wir biefe unfere poenitentia bingu, fo nehmen vie sacramenta ecclesiae et orationes Alles weg. Tanta est virtus orationis tuae et unitatis ecclesiae, ut quidquid extraneum acciderit, durare non possit. Dabei gilt es gang gleich, ob die Gunden flein ober groß find, benn auch die kleinen Gunden werden burch Bernachläffigung tödtlich, und beleidigen wie die anderen Gott: überdem giebt es ja aber gewiß auch schwere Gunden, crimina, Daber muffen wir alle Gunden im dolor poenitentiae beweinen, aber auch wirklich beweinen, Schmer: barum leiben, benn eine blofe Sehnsucht nach bem Besseren ist noch nicht poenitentia (Cap. 8). Was gehört nun aber zur rechten poenitentia? Buerft bie Celbfibetrübung, ber Schmerz. Diefer Schmerz besteht nicht in Furcht vor weltlicher Strafe, sondern Die Reue muß freiwillia ben Berrn fuchen, aus Betrübnif, ibn verloren zu baben; auch ift rechte poenitentia ba nicht, wo man feine Gunten festhalten will, benn bie poenitentia will ben Gunter ad baptismi puritatem adducere. Bielmehr muß sich bie poenitentia als thränenvolle Reue erweisen (Cap. 9). Zweitens muß ber poenitens bem Priester beichten, repraesentet vitam suam Deo per sacerdotem, um baburch bem Urtheil Gottes zuvor= gufommen. Und zwar muß jeber Einzelne für fich felbst beichten, nicht burch einen Anderen; bier gilt feine Stell= vertretung. Diese Beichte ift aber aus folgenden Grunden nothwendig: Buvörderst ift sie eine Demuthigung, und biese Demüthigung erwirft Bergebung, Die Tobsunde wird baburch verzeihlich, wenn auch nicht ganz getilgt: fit enim per confessionem veniale, quod criminale erat in operatione; et si non statim purgatur, fit tamen veniale, quod commiserat mortale. Sobann wird biefe Demuthigung von ber göttlichen Gerechtigkeit erfordert; es liegt fur Die gottliche Gerechtigkeit eine Satisfaction barin, wenn ber Gunber feine Scham überwindet und von feinen Gunden Richts gegen ben Boten Gottes verschweigt, ohne welche Satisfaction Gott nicht

feine Gerechtigfeit bei Geite fegen und Onabe üben fonnte. Endlich fann ber Priefter bem beichtenten Gunter noch mehr helfen und ihn noch mehr erleichtern, weil er bie Schluffel= gewalt befist, und Gott und alle feine Beiligen anerkennen, was er bindet oder löft: quibus enim remittunt sacerdotes, remittit dominus. Co groß ift bie Kraft ber Beichte. Daber ift zu rathen, bag man, wenn man einen Priefter nicht haben fann, wenigstens einem gaien beichte; benn wenn berselbe auch bie Macht zu binden und zu lösen nicht hat, so erwectt boch tiefe Demüthigung bie Barmbergigfeit Gottes, bag er bas Berg bes Gunters ansieht, und, weil berfelbe einen Priefter gewünscht hat, ihn ber Bergebung würdig achtet (Cap. 10). Und zwar betarf es, wenn tas peccatum ein occultum ift, nur ber Beichte vor bem Priefter allein. Dagegen für öffentliche Gunten muß tie Beichte öffentlich geschehen, nicht allein beghalb, weil, wer Biele geärgert hat, auch Biele versöhnen muß, sontern namentlich beß= halb, weil ein folder Gunter tott ift, fein eigenes leben mehr hat, und ihm beghalb nicht burch eigene Bugwirfung und eignes Bertienft, sontern letiglich turch tas Bertienft ter Rirche geholfen werten fann. Die Solitarität, bie Einheit ter Rirche in ihrem Gebet, Fleben, guten Werken, muß ihm helfen, und was bem Gunter fehlt, burch ihre Sulfe erstatten: Credendum est enim, et pietas sidei expostulat credere, quod omnes eleemosynae totius ecclesiae et orationes et opera justitiae et misericordiae succurrant recognoscenti mortem suam ad conversionem suam. Zaber muß fich ber öffentliche Gunter ter öffentlichen Beichte und Buffe mit allem Gifer unterziehen, bamit er burch feine Thranen und Bitten bie Rirde bewege, mit ihrer Colitarität für ihn einzutreten (Cap. 11 - 13). Darauf folgt eine Unleitung, wie man fich zur rechten Reue und Beichte zu erwecken babe (Cap. 14.) Endlich brittens gebort gur mahren poenitentia, baß fich tiefelbe in Werken ter Catisfaction erweise. Labei ponat se (peccator) omnino in potestate judicis, in judicio sacerdotis - ut omnia eo jubente paratus sit facere

pro reparanda animae vita. Alls foldje Werke ter Satis= faction werden die bekannten genannt, und zuletzt erinnert, baß es nicht genug fei an ber Erweifung ber gewöhnlichen Tugenden, sondern "schwererer" Leistungen, der opera supererogatoria bedürfe (Cap. 15). Bon der Ableistung solcher vera poenitentia foll man fich nicht burch Sophismen abhalten lassen (Cap. 16). Auch muß man die poenitentia nicht auf= ichieben. Denn felbst ber Gaumige, bem ce glückt, auf bem Tobbette noch zu beichten, fommt wohl zum leben, aber muß boch burch die Strafen bes Fegefeuers hindurch, die wenn auch nicht ewig boch sehr schrecklich sind. Man foll baber feben. baß man fich burch rechtzeitige poenitentia vor biefen Strafen bemahre. Heberbem giebt es Gunden, Die mortalia find und auch burch die Buße nur venialia, aber noch nicht belirt werben; und wer biefe gethan hat und bier nicht . Buße bafür leitet, fabrt gar in bie ewige Berbammnig. Allen biefen Gefahren entgeht nur, wer rechtzeitig bie vera poenitentia leistet (Cap. 18). Der Verfasser schließt mit etlichen Unweisungen und Bermahnungen für Die Beichtiger (Cav. 19. 20).

Die Punfte, die und bier neu entgegen treten, find folgende: Die Beichte vor bem Priester wird für nothwendig erflart, benn einer Seits ift fie fur alle Gunben eine Satisfaction, und namentlich für bie Tobfunden bie einzige Satisfaction, burch welche biefelben vergebbar werben, anderer Seits ift fie ber Weg fur bie Erlangung ber priefterlichen Abfolution. Gerner wird die Absolution so gefaßt, daß dabei ber Priefter nicht mehr als ber Mittler bloß zwischen Gott und bem Sunder und als ber Fürbitter für ben letteren fteht, fonbern fo bag ber Priefter an Gottes Statt banbelt und Gott an sein Binben und lofen gebunden ift. Drittens wird bie ältere Unschauung von ftellvertretender Bufe fort= getrieben zu ber Anschauung, baß bie Gine Kirche solidarisch mit ihrem Schat von Almosen, Gebeten, Sacramenten, auten Werfen für ben Gunber eintreten und was ihm mangelt burch ihre Gulfe erfegen fonne. Endlich ift bie Theilung ber Gunben und das Verhältniß ber verschiedenen Klassen von Sünden zur Beichte und zur Vergebung in neuer Weise gefaßt: Etliche Sünden sind, wenn gleich ihnen Strafen folgen, an sich versgebbar, und an diesen nimmt die poenitentia, weil sie nicht erst vergebbar gemacht zu werden brauchen, durch Abbüßung auch die Strafen hinweg; andere Sünden dagegen, die Todssünden, sind an sich unvergebbar, werden aber durch die poenitentia und sonderlich durch die Beichte vergebbar, so jedoch daß ihre Strafen bleiben. — Auf diesem Punkte setzt nun die theologische Entwickelung der Scholastist ein, und zwar so daß der dialectische Proces, den sie durchläuft, im Wesentlichen jene Resultate bestätigt. Wir können hier, weil diese Partie in allen dogmengeschichtlichen Wersen bearbeitet ist, furz sein.

Die erste einschlagende Frage, welche bie Scholaftif aufnimmt, ift die Frage nach der Nothwendigkeit der Beichte vor bem Priefter. Die Anfanger ber Scholaftif haben barüber nur schwankende Meußernungen. Go sucht Lanfranc') die Frage aus bem Unterschiede ber verborgenen und ber öffentlichen Sunden heraus zu beantworten, und meint: zu beichten zwar zieme fich, und muffe man bie öffentlichen Gunden ben Sacerdotes beichten, per quos ecclesia quae publice novit solvit et ligat, aber bie verborgenen Gunden fonne man jedem firchlichen ordo (alfo and bem Diacon) beichten; und wenn man in ben firchlichen ordinibus Niemanden finden fonne, bem man beichte, so fonne man sich auch an irgend einen beliebigen vir mundus wenden; ja wenn man gar Niemanden fände, bem man beichte, fo genüge nach bem Urtheil ber Bater auch die Beichte vor Gott. Gingehend behandelt zuerft Gratian die Frage. Der seinem Decretum 2) einverleibte tractatus de poenitentia gilt eben ber Beantwortung ber Frage: Utrum sola cordis contritione et secreta satisfactione absque oris confessione quisque possit Deo satisfacere? Er fagt: Etliche antworteten hierauf, quemlibet criminis veniam sine

<sup>1)</sup> De celanda confessione. Opp. ed d'Achery, p. 381.

<sup>2)</sup> P. II. Causa 33. qu. 3. dist 1.

confessione facta ecclesiae et sacerdotali judicio posse promereri: benn baf Jemand hingehe und feine Gunde beichte, feke ichon voraus und beweife, daß er bereits wieder innerlich jum Leben erwedt und erleuchtet fet, und ba er bies nicht ohne die Gnade Gottes fein konne, fo folge, daß ihm ichon, ebe er gur Beichte fomme, auf feine innerliche Buge und Befehrung Bergebung ber Gunden und Begnadigung gu Theil geworden sein muffe: non ergo in confessione peccatum remittitur, quod jam remissum esse probatur; fit itaque confessio ad ostensionem poenitentiae, non ad impetrationem veniae. Dagegen, fährt er fort, behaupteten Andere, sine confessione oris et satisfactione operis neminem a peccato posse mundari, si tempus satisfaciendi habuerit; benn bie Beichte öffne das Paradies; wer einem nur heimlich vor Gott aber nicht vor bem Priefter Beichtenden Bergebung verfpreche. mache tas Evangelium und Die Schlüffelgewalt ber Rirche gu Schanden, ba biefe Schluffelgewalt nur ben Prieftern von Gott gegeben fei, und nur burch die Fürgebete ber Rirche Bergebung erlangt werden fonne; wie benn auch burch bie gange Geschichte alten und neuen Testaments hindurch von Abam an, bem Gott selbst die Beichte abgenommen babe. nur auf vorhergebende Beichte und vorhergebendes Fürgebet Underer Bergebung ber Gunben erfolgt fei, und ingleichen auch von ben Batern vielfach eingeschärft werbe, bag ohne Beichte feine Bergebung gefunden werden moge. Nachbem fo Gratian Die beiden Unfichten mit ihrer Beweisführung einander gegenübergestellt, führt er bann auch die Argumente an, mit welchen biefelben fich gegenseitig befampfen: Go wurfen die Bertreter der zweiten Ansicht den Bertretern ber erften Unficht vor, fie beachteten nicht, daß ber Gunder burch die innerliche Buffe gwar leben und Liebe Gottes wieder erlange, aber bamit noch nicht von ben Strafen, von bem reatus peccati losfame, wozu bie Beichte vor bem Priefter nothwendig fei; fie beachteten ferner nicht, bag biejenigen Spruche ber Bater, welche fie fur bie Nichtnothwendigfeit ber Beichte auführten, nur babin ju verstehen feien, bag es ber öffentlichen Beichte und Buße nur bei öffentlichen, nicht bei heimlichen Sünden bedürfe. Dagegen würfen hinwiederum die Bertreter der ersten Ansicht ben Bertretern ber zweiten vor: sie beachteten den Unterschied zwischen innerer und äußers licher (vor bem Priefter geschehender) Beichte nicht, nur bie erste und nicht die lette sei nothwendig; sie beachteten ben Unterschied zwischen beimlichen leichten und öffentlichen schweren Gunten nicht, nur wegen ber letteren und nicht megen ber erfteren bedurfe es ber Beichte vor tem Priefter. Dann aber foließt Gratian diese vergleichende Gegenüberstellung mit ber Bemerfung ab: Quibus auctoritatibus vel quibus rationum firmamentis utraque sententia sanctificationis et confessionis invitetur, in medium breviter exposuimus. Cui autem harum potius adhaerendum sit, lectoris judicio reservatur. Utraque enim fautores habet sapientes et religiosos viros. Bír ersehen also, daß zu Gratian's Zeit wenigstens in der Theorie noch beide Unsichten sich gegenüber standen. Und wenn auch Gratian für feine Person sich keine Entscheidung der Frage erlaubt, so stellt er doch eben die beiden Meinungen scharf gegen einander und eine Menge von Autoritäten für die eine wie für die andere zusammen, und provocirt so die Entscheis dung. Diese Entscheidung wird nun ichon von Petrus Lombardus gesprochen. Er wirft') brei Fragen auf: Db ohne Satisfaction und ohne Bekenntniß bes Mundes bloß durch die Reue des Herzens Jemandem eine Gunde vergeben werde? Db es bisweilen genuge, Gott allein ohne den Priefter zu beichten? Db eine einem gläubigen Laien gethane Beichte gelte? Auf die erste Frage antwortet er, die beiden entgegens gesetzten Ansichten bei Gratian vereinigend: es musse der Büßende seine Sunden befennen, doch werde ihm schon ehe die Beichte auf seine Lippen tomme, wenn nur das Verlangen zu beichten in seinem Herzen sei, die Bergebung zu Theil. Daher antwortet er denn auf die zweite Frage: oportet Deo primum, et deinde sacerdoti offerri confessionem,

<sup>1)</sup> Sententt. Lib. IV, dist. 17. ff.

nec aliter posse perveniri ad ingressum paradisi, si adsit facultas. Gleichwohl autwortet er auf die britte Frage, daß es, falls man feinen Priefter baben fonne, ftatthaft fei einem Laien zu beichten; boch fei bice nur bei ben läglichen, nicht bei ben Tobsünden ber Kall, welche nothwendig bem Priefter gebeichtet werden muffen; und ficherer fei es jedenfalls, alle Gunden, die läflichen wie die Tobfunden bem Priefter gu beichten. Eben fo und noch entschiedener sprechen Robert Pulleyn, Sugo von St. Victor u. f. w. Die Nothwendigkeit ber Beichte vor bem Priefter aus. Die Bulaffigfeit ber Beichte gegen einen Laien wird fehr bald geläugnet. Geit= bem fteht in ber Theorie ber Cat fest, bag bie Beichte por bem Priefter nothwendig fei gur Erlangung ber Bergebung. Seitdem tritt benn auch bie Beichte und Buge in Die Bahl ber Sacramente ein. Es ift hier nicht ber Drt, auf bie obnebin befannte Geschichte ber Entwickelung bes Sacraments= begriffs einzugeben. Es genügt, bier baran zu erinnern, wie ber Begriff bes Sacraments fich babin bestimmt, bag es Die priesterlichen Sandlungen sind, durch welche die Rirche die in fie von Gott gelegten Onaben und Gaben ihren Gliebern applicirt. Und ba ift benn flar, bag, wenn die Beichte und Bufe in Die Reihe Diefer firchlichen Sandlungen gestellt mar. fie bamit vollends aus bem Gebiete ber freien Seelforge, bem fie bisber angebort batte, beraustrat, und baf bamit über bie Fragen nach ber Nothwendigfeit ter Beichte por bem Priefter, nach ber Rothwendigkeit ber Ableiftung von Rirchen wegen porgeschriebener Satisfactionen, nach ber Bebeutung ber priefterlichen Absolution vorweg entschieden war. Co menia Jemand zu Beil und Geligfeit gelangen fonnte, wenn er nicht aus den Sanden der Kirche Taufe und Abendmahl nahm, fo wenig eine Che geheiligt fein konnte, wenn nicht bie Rirche fie ichloß und benedicirte, fo wenig fonnte ber Gunder Ber= gebung und Geligfeit finden, wenn er nicht bem Priefter und in ihm ber Rirche beichtete, nach Borfdrift berfelben abbuffte. und von benfelben losgesprochen warb. Damit bestimmte fich benn auch ber Sat, baß jur poenitentia bie brei Stude contritio, confessio, satisfactio, gehören, auf neue Weise. Bir haben gesehen, daß dieser Satz sehr alt ist. Er hat lange vor diesen Zeiten auch die Bildung der deutschen Sprache an diesem Punkte beherrscht: die "Reue" entspricht der contritio, die "Beichte" der consessio, die "Buße" der satisfactio"). Aber der Sinn dieser Formel ward jetzt ein ganz anderer, als man unter der consessio die Beichte vor dem Priester, unter der satisfactio die von dem Priester aufzulegende Abbüßung und die an solche Ableistung gebundene priesterliche Absolution verstand, und demzusolge die contritio ganz auf ihr subjectives Moment, auf das Schuldgefühl ohne die siedes justisicans beschränkte.

Dies zeigt sich flar, wenn wir nun die Ausbildung bes Begriffs ber Abfolution betrachten. Petrus Combardus halt, wie wir faben, noch ben Gebanken fest, daß zwar die Beichte vor bem Priefter nothwendig fei, bag jedoch bem Gunder um feiner inneren Reue willen ichon, ebe er ben Mund zur Beichte öffne, Bergebung zu Theil werbe. hiernach fann er ber priesterlichen Absolution nur epideictische, nicht exhibitive Kraft, nicht bie Bedeutung ber Ertheilung ber Vergebung zumeffen. Er fagt 2): Hoc sane dicere ac sentire possumus, quod solus Deus dimittit peccata et retinet; et tamen ecclesiae contulit potestatem ligandi et solvendi. Sed aliter ipse solvit vel ligat, aliter ecclesia. Ipse enim per se tantum dimittit peccatum, quia et animam mundat ab interiori macula: et a debito aeternae mortis solvit. Non autem hoc sacerdotibus concessit, quibus tamen tribuit potestatem solvendi et ligandi, i. e. ostendendi homines ligatos vel solutos. Unde dominus leprosum sanitati prius per se restituit, deinde ad sacerdotes misit, quorum judicio ostenderetur mundatus. — Quia etsi aliquis apud deum sit solutus, non tamen in facie ecclesiae solutus habetur, nisi per judicium sacerdotis. In solvendis ergo culpis vel retinendis ita operatur sacerdos evangelicus

<sup>1)</sup> Bgl. Raumer, bie Einwirfung bes Christenthums auf bie althochbeutsche Sprache, S. 393.

<sup>2)</sup> A. a. D. dist. 18.

et judicat, sicut olim legalis in illis, qui contaminati erant lepra, quae peccatum signat. Die bisherige Anschauung war, bag ber Priefter in feiner facerbotalen Stellung bem Gunder burch fein Fürgebet Bergebung ermirke. Ueber Diefe Un= schauung geht ber Lombarde in sofern binaus, als ihm ber Priefter eine wirklich erfolgte Bergebung verfündigt und offen= bart, aber er kommt, zwischen der die effective Kraft der Absolution behauptenden und ber dieselbe läugnenden Unficht vermittelnd, noch nicht zu ber Bestimmung, bag ber Priefter an Gottes Statt Bergebung ber Gunden ertheile. Dabin leitet nun aber icon Sugo von St. Bictor über. Er') verwirft die Unficht bes Combarden, baf der Priefter nur die Sundenvergebung erfläre, burchaus und widerlegt beffen Urgumente. Bielmehr muffe man, fagt er, ein gedoppeltes Band unterscheiden, durch welches der in Gunde Kallende verftrict werde, nämlich bas innere Band ber Berhartung und Berfinsterung des Bergens, das Band des inwendigen Todes, und bas äußere Band ber Berbammniß und Strafe. Jenes innere Band lofe Gott felbst bem Gunder burch feine guporfommente Gnate in der innerlichen Buffe des Bergens. Da= gegen werde das äußere Band ber Berbammniß und ber Strafe von dem Priefter aus Auftrag Gottes geloft. Dies ift die Schlüffelgewalt, welche bie Priefter zwar nicht burch fich felbst besigen, aber welche bie göttliche Natur Christi ber menschlichen Ratur Chrifti mitgetheilt bat, und welche barnach burch die Apostel auf alle Priefter übergegangen ift, so baß zwar Gott felbst wie die Schuld und Gunde fo auch bie Berdammniß und Strafe erläßt, aber lettere in ber Beife. daß er diefe löfung ben Prieftern übertragen hat und biefelbe burch bie Priefter übt. Und wenn babei vorfommt, baf bie Priefter einen Gunder von der Strafe lofen, ber nicht in Bergensbufe von der Gunde und Schuld gelöft ift, fo bebt bas die Kraft bes Instituts so wenig auf, als wenn viele Getaufte boch nicht felig werden. Diefe Gebanken Sugo's

<sup>1)</sup> Bgl. Liebner, Sugo v. S. Bictor, S. 470. ff.

faßt dann Richard von St. Victor noch voller. Er bezeichnet die Ansicht des Combarden als eine frivole, und entwidelt die feinige babin'): Der Gunder wird burch zwei Bande gefesselt, durch die Schuld, daß er nicht wieder von felbst von feinem Falle aufsteben fann, und burch bie Strafe, daß er der ewigen Berdammniß verfallen ift. Beide Bande fann nur ber allmächtige Gott lofen; aber indem Gott bas Band ber Schuld loft, loft er bamit zugleich auch bas Band ber Strafe, die ewige Berbammnig wird von bem Gunder genommen und wird in zeitliche Strafe verwandelt. Es giebt alfo eine breifache Löfung, nemlich eine löfung von ber Schuld, eine löfung von ber ewigen Berbammuß, und eine Lösung von den zeitlichen Strafen, in welche bie Strafe ber ewigen Berdammniß sich verwandelt. Die lösung von ber Schuld beschafft Gott allein bem Gunder burch feine Unabe in der Buge des Bergens, Die Löfung von der emigen Ber= dammniß aber beschafft Gott burch sich und burch seinen Diener, und die löfung von ben zeitlichen Strafen burch feinen Diener. Die liberatio a culpa per gratiam divinitus infusa bleibt also Gott vorbehalten, aber bie potestas remittendi peccata quantum ad liberationem poenae fommt bem Priefter zu, und bildet die ihm von Gott übertragene Schluffelgewalt. Sier ift alfo vollständig der Begriff einer effectiven und exhibitiven priefterlichen Absolutionsgewalt, die fich aber nicht sowohl auf die Bergebung ber Gunden als vielmehr auf die Erlassung der Strafe bezieht. Selbstverständlich founte die Entwickelung auf diesem Punkte nicht fteben bleiben. Coon Alexander von Sales führt fie weiter, und Thomas Aquinas bringt fie zum Abschluffe. theilt die Frage gang wie Richard von St. Bictor: ob die Schlüffelgewalt fich auf die Erlaffung der Schuld erftrecte? und ob der Priefter Gunde hinsichtlich der Strafe vergeben tonne? Aber er antwortet nun auf Die erste Frage 2): Virtus

<sup>1)</sup> Tractat. de potestate ligandi et solvendi. Opp. ed. Paris. I, 125. ff.

<sup>2)</sup> Summa, suppl. P. III. qu. 18. act. 1. ff.

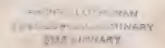
clavium operatur ad culpae remissionem sicut et aqua baptismi. Sed sicut baptismus non agit sicut principale agens, sed sicut instrumentum, non quidem pertingens ad ipsam gratiae susceptionem causandam etiam instrumentaliter, sed disponens ad gratiam, per quam fit remissio culpae, ita est de potestate clavium. Unde solus Deus remittit per se culpam; et in virtute eius agit instrumentaliter baptismus, ut instrumentum inanimatum; et sacerdos, ut instrumentum animatum. Et sic patet, guod potestas clavium ordinatur aliquo modo ad remissionem culpae, non sicut causans, sed sicut disponens ad eam. Unde si ante absolutionem aliquis non fuisset perfecte dispositus ad gratiam suscipiendam, in ipsa confessione et absolutione sacramentali gratiam consequerctur, si obicem non poneret. Und auf die zweite Frage antwortet er: Illi, qui per contritionem consecutus est remissionem peccatorum, quantum ad culpam, et per consequens quantum ad reatum poenac aeternae, quae simul cum culpa dimittitur ex vi clavium, ex passione Christi efficaciam habentium, augetur gratia, et remittitur temporalis poena, cujus reatus adhuc remanserat post culpae remissionem; non tamen tota, sicut in baptismo, sed pars ejus. - In baptismo fit per gratiam baptismalem novus homo, et ideo nullus reatus poenae in eo remanet pro praecedenti peccato. Sed in poenitentia homo non mutatur in aliam vitam, quia non est regeneratio sed sanatio quaedam; ideo ex vi clavium non tota poena remittitur, sed aliquid de poena temporali, cujus reatus post absolutionem a poena acterna remanere potuit. So war man allerdings zu ber Erkenntniß gekommen, daß bie Schluffelgewalt eine bem Umte gegebene Macht und die Kraft zu binden und zu lösen, und bag folglich die Absolution etwas Dvera= tives sei. Aber daß die Macht und Kraft, burch welche bas Umt Solches wirfe, in den Gnadenmitteln liege und insbesondere im Gnadenmittel des Wortes, bas war nicht erkannt. Bielmehr legte Thomas bieje Macht und Kraft bem Umte als foldem bei: Der Priefter vermoge feines priefter= lichen Charafters bindet und löft, er ftebt in seinem sacerdotium ber Taufe parallel. Dann war aber niemals zur Anschauung zu bringen, wie der Sat, daß Gott allein Sünsten vergeben könne, und der Sat, daß Gott allein Sünsten vergebe, sich ausgleichen. Diese Ausgleichung liegt nur in dem weiteren Sat, daß Gottes eignes Wort, geredet und gehandelt durch des Dieners Mund die Sünden vergiebt. Da man aber diesen Sat nicht hatte, mußte man immer dazu flüchten, eine Art von Theilung zwischen der sündensvergebenden Thätigkeit Gottes und der sündenwergebenden Thätigkeit des Priesters vorzunehmen, und der Begriff von der Schlüsselgewalt, zu dem man dann kam, gab nothwendig auf der einen Seite zu Biel und auf der anderen Seite zu Wenig: er gab dem Amte als solchem zu Viel, indem er es als ein Gnadenmittel, als ein instrumentum animatum, hinsstellte; und er gab der Absolution zu Wenig, indem durch sie doch keine reine und volle Vergebung der Sünden erfolgte. Ueber diesen Begriff von Schlüsselgewalt und Absolution ist die römische Kirche nicht hinaus gekommen.

Durch Thomas Aquinas fand denn auch die Vorstellung,

Durch Thomas Aquinas fand benn auch die Vorstellung, baß die Eine Kirche solibarisch mit ihrem Schat von Alsmosen, Gebeten, Sacramenten, guten Werken für den Sünsder eintreten, und, was demselben mangelt, erseben könne, ihren Abschluß. Wir haben von Alters her die Fürbitten der Kirche, der Märtyrer, der Heiligen für die Sünder gefunden; wir haben gesehen, wie Ambrosius dem Todsünder keinen Rath weiß, als daß ein Besserr denn er für ihn intercedire; wir haben weiter in der Praxis die stellvertretende Buße, die Wirkungen der kirchlichen Gebete und Ceremonien in das Jenseits hinüber, die mannigfaltigen Bußumwandlungen gessehen; wir haben endlich in der Schrift de vera et falsa poenitentia aus allen diesen Elementen den obigen Saß bereits formulirt vorgesunden. Diesen Saß bildet nun Alexander von Hales zur sogenannten Ablaßtheorie aus: die übersschüssigen Verdienste der Glieder Christi und vorzüglich die überschüssigen Verdienste Ehristi selber bilden einen geistlichen Schaß der Kirche. Dieser Schaß ist nicht Allen, wohl aber

ben Stellvertretern Chrifti, ben Bischöfen, ju verwalten ge= geben. Wenn baber ein Gunter nur binreichente Reue bat, fo fann ibm ber Stellvertreter Chrifti aus jenem Schake bie ibm gur Satisfaction auferlegten Bugen erlaffen. Denn nicht auf die Bergebung ber Schuld ober auf ben Erlag ber ewigen Berbammiß, welche vielmehr vorber burch Beichte und 2015 solution erlangt werden muffen, sondern nur auf bie zeitlichen, theils in biesem Leben nach Borschrift bes Beichtigers burch bie von bemfelben auferlegten Satisfactionen theils brüben im Fegefeuer abzubußenden Strafen, in welche bie ewige Berbammniß sich in Folge ber Beichte und Abfolution bem Sünder verwandelt, bezieht fich ber Ablaß. Diese Strafen haben aber eine boppelte Bedeutung, einmal ein Befferungs= mittel für ben Gunder, und fobann eine Gubne für die Schuld ju fein. In ber erften Beziehung fann ber Ablag bie Strafen nicht erseten, wohl aber in ter letten. Diese Theorie leat bann Thomas Aguinas noch anschaulicher aus einander:1) Indulgentiae valent et quantum ad forum ecclesiae, et quantum ad judicium Dei, ad remissionem poenae residuae post contritionem et absolutionem et confessionem, sive sit injuncta sive non. Ratio autem, quare valere possunt, est unitas corporis mystici, in qua multi in operibus poenitentiae supererogaverunt ad mensuram debitorum suorum, et multas etiam tribulationes injustas sustinuerunt patienter, per quas multitudo poenarum poterat expiari, si iis deberetur. Quorum meritorum tanta est copia, quod omnem poenam debitam nunc viventibus excedunt, et praecipue propter meritum Christi. - Dictum est autem supra, quod unus pro alio satisfacere potest. Sancti autem, in quibus superabundantia operum satisfactionis invenitur, non determinate pro isto, qui remissione indiget, hujusmodi opera fecerunt, - sed communiter pro tota ecclesia. — Et sic praedicta merita sunt communia totius ecclesiae. Ea autem, quae sunt alicujus multitudinis communia, distribuuntur singulis de multi-

<sup>1)</sup> Summa, Suppl. P. III qu. 25. act. 1,



tudine, secundum arbitrium ejus, qui multitudini praeest. Unde sicut aliquis consequerctur remissionem poenae, si alius pro co satisfecisset: ita si sibi satisfactio alterius per eum qui potest distribuatur. Soll daher der Ablah wirken, fo muß einer Seits, ber ihn ertheilt, berechtigt sein, anderer Seits muß der Empfänger mit Denen, welche den Schatz verdient haben, nemlich Christo und den Heiligen in Gemeinsschaft stehen, was durch die Liebe geschieht. Diese Macht, Satisfactionen zu ertheilen, constituirt dann eine eigenstämtliche und thumliche und befondere Seite ber Schluffelgewalt: Clavis duplex est, scilicet ordinis, et jurisdictionis. Clavis ordinis sacramentale quoddam est; et quia sacramentorum effectus non sunt determinati ab homine sed a Deo, ideo non potest taxare sacerdos, quantum per clavem ordinis in foro confessionis de poena debita dimittatur; ted tantum dimittitur, quantum Deus ordinavit. Sed clavis jurisdictionis non est quid sacramentale, et effectus ejus arbitrio hominis subjacet; et hujusmodi clavis effectus est remissio, quae est per indulgentias, cum non pertineat ad dispensationem sacramentorum talis remissio, sed ad dispensationem bonorum communium ecclesiae; et ideo etiam legati, non sacerdotes indulgentias facere possunt. Unde in arbitrio dantis indulgentiam est, taxare, quantum per iudulgentiam de poena remittatur. Der Ablaß ift also nichts Anderes als eine großartige stellvertretende Buße, gewonnen durch die römischen Anschauungen von der Einheit der Kirche.

Durch ties Alles greift dann aber der allen Scholastisern gemeinsame Unterschied von Todsünden und läßlichen Sünden bindurch. Es ist dies aber nicht mehr der alte Unterschied von crimina und peccata levia, sondern die Todsünden sind die Burzelsünden des Johannes Cassianus, nur mit dem Unterschiede, daß sie nur sieben Todsünden zählen, indem sie Kenodorie des Cassian mit der superdia zusammenfassen. Dieser Unterschied fügt sich den übrigen Anschauungen von Beichte und Absolution in folgender Beise ein: Alle Sünden, auch die läßlichen, bedürsen nicht allein der contritio cordis,

fonbern auch ber Beichte vor bem Priefter, ber Satisfaction und ber Absolution, aber in verschiedener Beife und zu ver= schiedener Wirkung. Denn die Todfunden ziehen, wenn fie nicht gebeichtet werben, Die ewige Verdammniß nach fich; wenn fie aber gebeichtet werben und Absolution empfangen, verwandelt fich die ewige Strafe ber Verdammniß in zeitliche, theils bienieben, theils im Regefeuer abzubugende Strafen, von benen bann auch noch ein Theil burch bie in ber Beichte aufgelegten Satisfactionen, ober ftatt berfelben burch Ablaß getilgt werben fann. Dagegen wirken bie läflichen Gunben nicht die ewige Verdammniß, sondern nur zeitliche, bier ober im Fegefeuer zu bugende Strafen, aber es ift nothig, fie gu beichten, theils um Berschlimmerung zu verhüten und bie Befferung zu fichern, theils um fich von bem Priefter bie Satisfactionen auflegen zu laffen, burch welche jene zeitlichen Strafen belirt werben.

Es leuchtet ein, daß unter bem Einbruck biefer Theorieen bie Richtung, welche nach unferer obigen Darstellung bie Praxis seit der carolingischen Zeit hinsichtlich bes Bußwesens genommen hatte, bis zum Abschlusse eingehalten werden mußte.

Das Erste war, daß die öffentliche Buße allmählig ganz in Abgang kam. Allerdings hat die bedeutenoste Bußordnung bes 11ten Jahrhunderts, der Corrector des Burchard von Worms († 1025) sie noch'), und die frischen Farben, mit welchen er sie beschreibt, bezeugen, daß sie zu iener Zeit auch noch, und zwar nicht selten vorgekommen sein muß. Auch wissen wir ja, daß Gregor VII. noch einen Kaiser im Büßersgewande stehen ließ. Aber wir sahen oben, daß die öffentsliche Buße sich meist auf die bischöflichen Sendgerichte stüßte, und diese Sendgerichte versielen, hörten theilweise ganz auf, oder gingen in ständige Gerichte über, oder arteten aus. Dazu kam, daß der öffentlichen Buße in der Gestalt, welche sie in der carolingischen Zeit gewonnen hatte, fast nur die Criminalverbrechen unterlagen, und daß sie für diese an die

<sup>1)</sup> Bei Wasserschl. S. 631. 634. 635. 636. 637. 673. 674.

Stelle ber staatlichen Strafgewalt trat. Als baher die bürgerliche Rechtspflege sich mehr und mehr, und zwar meist in scharfer Opposition des Staats gegen die Kirche ausbildete, kam auch von dieser Seite her die öffentliche Kirchenbuße je mehr und mehr in Abgang. Sachlich trat das Anathema,

ber große Bann, an ihre Stelle.

Mit dem Aufhören der öffentlichen Buße hörte aber auch der leste Unterschied der Competenz auf, der, wie wir sahen, darin bestand, daß nur der Bischof den Sünder, der öffentlich gebüßt hatte, reconciliiren konnte. Vielmehr ist es schon in der Zeit der Scholastist stehende Anschauung, daß Jeder, der den priesterlichen ordo hat, auch absolviren kann. Allerdings bildete sich nun aus den alten Traditionen heraus das noch in der römischen Kirche geltende System der Reservatsälle aus, nach welchem der Bischof sich eine Reihe von källen vorbehält, in welchen seine Priester, wenn sie ihnen vorstommen, nicht ohne zuvorige Anfrage dei ihm absolviren dürsen, während wieder der Papst eine noch engere Auswahl von källen gegen seine Bischöse vorbehält. Aber es beruht dies nicht sowohl auf einer dogmatischen Grundanschauung, als ob der presbyteriale ordo nicht die Kraft habe, in solchen Källen zu absolviren, als vielmehr auf dem kirchenregimentzlichen Interesse, daß in Fällen besonders schwerer Versündizgungen der nöthige Ernst bewiesen werde. Freilich wurden späterhin diese Reservatsälle bekanntlich von der Geldnoth und Geldzier der Eurie zu Erpressungen benußt, und diese dann auch wieder mit dogmatischen Argumenten beschönigt, welche an sich im System nicht lagen.

Wie wir sahen, wurden schon seit der carolingischen Zeit Diejenigen, welche heimlich büßten, gleich bei der Beichte absolvirt, so daß sie die ihnen auferlegten Bußen hinterher abzuleisten hatten; und nur Diejenigen, welche öffentlich büßten, wurden auf die Bußzeit vom Abendmahl außesgeschlossen. Letteres hörte natürlich auch auf, als die öffentliche Buße aufhörte, und die Absolution ward stets gleich bei der Beichte ertheilt. Es kommt allerdings noch vor, daß den

Sündern bei der Beichte und Absolution als Disciplinarmittel auferlegt wird, sich eine Zeitlang vom Betreten der Kirche und vom Genuß der Communion zu enthalten; aber eine Ausschließung vom Abendmahl fand hinfort nur bei dem Anathema statt. Das Anathema trat auch hier an die Stelle der öffentlichen Buße, und es ist befannt, mit welcher Rückssichtslosigkeit es in diesen Zeiten gehandhabt ward.

Much bie astetische Strenge, welche fich bisber bem Bußwefen angeschlossen batte, verschwand. Bunächft freilich schien es, als ob gerade von biefer Seite ber eine Erneuerung bes Bugwefens und eine Burudführung beffelben auf bie alte Strenge und ben alten Ernft fich Bahn brechen wollte. Das Bugmittel ter Wallfahrten fette fich zu Buffahrten, Diefe fetten fich zu ben Kreuzzügen fort. Es ift befannt, welche Erscheinungen bie Geißelbuße bervorrief. Es werden aus bem eilften Sabrbundert Fälle ergablt, in denen Buffen von wahrhaft Grauen erregender Barte auferlegt und getragen wurden'). Und dies Alles steht nicht vereinzelt da: es ift Die pietistische, am besten in Bernhard von Claireaux repräfentirte Richtung bes Mittelalters, von welcher tiese Versuche, bie asketische Seite bes Bufwesens wieder zu beleben, ausgeben. Petrus Damiani († 1072), der biese Richtung nach ber asketischen Seite bin vertritt, eifert in allen feinen Schriften gegen bie Bugumwandlungen, namentlich gegen bie Ablösung ber schmerzhaften Bugen burch Gelverleanisse und Schenfungen, und gegen die baburch im Bugwesen einreifende unsittliche Laxbeit; er verlangte bagegen afflictionem corporis, und empfahl zu dem Zwecke namentlich die Beifelbufe, welche auch burch ihn eine große Berbreitung erlangte2). Aber im großen Gangen blieben biefe Berfuche fruchtlos, und ihre Wirkungen vorübergebend; Die Kirche, beren gefchicht= liche Bewegung in Diesem Stücke einem anderen Riele guschritt. nahm bies Alles nicht mehr in sich auf; ja, biese Anreaungen

<sup>&#</sup>x27;) Gieseler, AG. II. 1. 338.

<sup>2)</sup> Forftemann, bie driftlichen Geißlergefellschaften, G. 6. ff.

auf asketischem Gebiete gingen bald, wie eben die Geißel= buße, gar in häretische Erscheinungen über. Und wenn auch Die Papfte, fogar ein Innocentius III. 1), noch Exempel harter Bufauflegungen ftatuirten, fo flagt boch ichon Abalard, bag bas gange Bugwesen unter ben von ber geiftlichen Sab= fucht begunftigten Bugumwandlungen in Gelb untergebe2), und Petrus Damiani muß eingesteben, bag unter ben Laien Niemand mehr recht zu bewegen fei, eine ernftliche Bufe auf fich zu nehmen. So ward es schon am Ende bes 12ten Jahrhunderts Gitte, daß ber Beichtiger zwar bem Beichtenben anfündigte, welche Buße bie Canones auf feine Bergehung fetten, bann aber, wenn er biefe nicht auf fich nehmen wollte, förmlich mit ihm handelte, was und wie viel er auf sich nebmen und wie er fich losfaufen wollte, ja ihn schließlich unter allen Umftanden und felbft bann absolvirte, wenn er gar feine Buße auf sich nehmen wollte, wo er ihn bann nur darauf hinwies, daß er es bann im Fegefeuer nachzuholen haben werde3). Go verlor fich hinfichtlich ber Auferlegung ber Satisfactionen allmälig jede Regel, Ordnung und Maaß; Die früher so reiche Literatur ber Ponitentialbücher hörte gang auf; und es bildete fich zulegt ber Grundfag, baß es für die Auflegung ber Satisfactionen gar feine Regel gebe, sondern bag bies gang im arbitrium bes Priefters fiebe. Den ganzen Zustand ber Sache veranschaulicht und Eine cinzige Aeußerung bes Duns Scotus4): Poenitenti illud imponendum est, quod libentius recipit, et quod creditur perseverantius adimplere. Vel si omnino nullam poenitentiam velit recipere a sacerdote impositam, dicit tamen se habere displicentiam de peccato commisso, et firmum propositum non recidivandi, absolvendus est. Et nuncianda est sibi poena, quae esset pro peccatis facienda, et quod eam

<sup>1)</sup> Hurter, III., 29.

<sup>2)</sup> Ethic. cap. 25.

<sup>3)</sup> S. die Beweisstellen bei Giefeler, KG. 2. II. 500.

<sup>4)</sup> Lib. IV. dist. 15. qu. 1. no. 14.

in se vel in aequivalenti absque impositione studeat adimplere; alioquin solvet ad plenum in purgatorio.

Es war dies die nothwendige Folge ber Buffumwandlungen überhaupt, und namentlich ber Umwandlung ber asketi= ichen Buffen in Geldbuffen, jumal feit fich bafür die eben fo großgrtige als begueme Form bes Ablasses gefunden hatte. Wir haben gesehen, wie sich das Alles in der Praxis bildete, und wie fich bann eine Theorie, auf ber einen Seite ber fitt= lichen Trägheit zusagent, auf ber anderen Seite mit ben tiefsten boamatischen Gebanken ber Zeit verwoben, bazu fanb. Es barf uns baher nicht wundern, wenn wir allgemach ben Ablaß so ziemlich die reellen Satisfactionen gang verbrängen feben. Erft erließ man fur ben Besuch und Die Beschenfung neuer Kirchen, in Aufnahme zu bringender Wallfahrtsorte u. f. w. und für andere Werfe, an die man die Indulgenzen fnupfte, nur einen Theil ber auferlegten Bugen, aber bald auch die ganzen Bugen. Anfangs erließ man nur die bereits verwirften und auferlegten Bugen; fpater aber erftrecte man bie Kraft bes Ablasses im Voraus auf die noch zu ver= wirfenden Bugen, und mithin auf die noch zu vollbringenden Gunden. Go griff ber Ablagbandel in befannter und bier nicht weiter zu verfolgender Beise immer weiter um fich. Rur über bie Competeng ift bier noch Giniges zu bemerken. Früher ertheilten auch bie Bischöfe und die Diöcesansynoben Abläffe, b. h. sie legten auf Kirchen, Wallfahrtsorte u. f. w. die Verbeigung, bag, wer fie besuche und beschenke, Erlag feiner Ponitenzen erlange. Erinnern wir uns aber ber Theorie, welche Mexander von Hales und Thomas Aguinas über ben Ablaß aufstellten, wonach er aus bem ber gangen Rirche ge= hörigen Schape erfolgte und Derjenige ihn auszutheilen batte. ber ber gangen Kirche vorstand, so ergab sich aus biefer Theorie, je mehr bas Episcopalfustem hinter bem Papalfustem gurudtrat, von felbst bie Confequeng, bag Ablag nur vom Papite ertheilt werben fonnte. Go wurde benn aus biefer Theoric heraus und allerdings auch um ber Migbrauche willen, bie manche Bischöfe mit bem Ablag trieben, ber bischöfliche Ablaß namentlich durch Innocentius III. beschränkt, und später ganz aufgehoben: nicht der sacerdos, nur der Papst durch seine Legaten konnte Ablaß ertheilen. Es ist beskannt, wie später von der Gelogier der Curie dieser Ablaßshandel betrieben, in den Jubiläen organisiert, und zu großen Erpressungen benutzt ward.

In liturgischer Beziehung ist die nachcarolingische Zeit überhaupt nicht productiv. Um fo weniger burfen wir binfichtlich des Berfahrens bei der Beichte neue Formen erwar= ten, ba diefe eines ber Erforderniffe bes Cultus, bie Deffent= lichkeit, immer mehr verlor. Bielmehr gingen bie von ber carolingischen Beit geschaffenen Formen in biesem Beitraum jum Theil unter. Die Form ber öffentlichen Beichte an bem Anfang der Quadragesima und der Reconciliation auf den Grünen Donnerstag, die wir beim Gelasianum und beim Alcuin fanden, fam natürlich mit ber öffentlichen Beichte felbst außer Uebung. Es ist eben leere Tradition, wenn das Pontificale Romanum sie noch jest fortführt. Nicht minter fam jener collective Beichtgottesdienst, ber mit ber gangen Bahl Derer, welche beimlich gebeichtet hatten, gehalten zu werben pflegte, in Abgang. In den deutschen Predigten des Francis= caners Berthold von Regensburg († 1272) finden wir die letten Spuren von bemfelben. Auch jenes auf ben Religions= unterricht sich erstreckende, nach dieser Seite hin gründliche Beichteramen kam außer Uebung, je mehr die Beichte auf Enumeration der einzelnen Sünden ausging. Es blieb eben nur die Form der heimlichen Beichte, wie wir sie oben beim Pseudo-Beda fanden, nur mit dem Unterschiede, daß die Ab-solution sich sosort an die Beichte anschloß; und so ist sie auch in ber romifchen Rirche geblieben. Mur in zwei Studen bilbet fich während biefes Zeitraums etwas Neues, nemlich binficht= lich des Beichtsiegels und hinsichtlich der Absolutionsformel. Wir haben gesehen, daß von bem Zeitpunkte an, da bie

Wir haben gesehen, daß von dem Zeitpunkte an, da bie beimliche Beichte verborgener schwerer Sunden in der Kirche üblich ward, auch an den Priefter die Forderung gestellt wurde, über bergleichen ihnen gemachte Eröffnungen gänzlich zu

fdweigen. Diefe Forberung verschärfte fich natürlich, je mehr Die Beichtpflicht nach und nach auf alle Bergebungen ausgebehnt und zur Gewissenssache gemacht ward. Der Corrector Burchard's von Worms (aus dem 11. Jahrhundert) bedrobt ben Priefter, ber Beichtgebeimniffe ausschwatt, schon mit ber Absekung und mit lebenslänglicher, in fteter Vilgrimschaft gu verbringender Bufe'). Dasselbe fordern Gratian und Vetrus Lombardus. Ein Canon bes Papftes Alexander III. v. 3. 1165 verordnet, bag ber Priefter ben Gunder, beffen Bergehung er burch die Beichte wiffe, nicht unter Nennung seines Namens vom Abendmahl zurüchweise, ba ber Priefter, mas er in ber Beichte erfahren, nicht als Richter fondern als Gott (ut deus) wiffe. Endlich ließ Innocentius III. vom Lateranenfischen Concil im 3. 1215 im 21. Canon beffelben bas Beichtstegel gebieten, und den basfelbe brechenden Priefter mit Abfetzung und lebens= länglicher Buffe unter Einsperrung in ein Rlofter bedroben.

Noch in ben liturgischen Beichtformen ber carolingischen Zeit ist bie Form ber Absolutionsformel Die beprecatorische, Die Gebetsform. Dieselbe war mit ber seit Ambrofius gelten= den Grundanschauung, daß der Priester in seiner sacerdo= talen mittlerifden Stellung bem Gunder Die Bergebung intercessionsweise bei Gott erwirke, nothwendig gegeben. Aber schon durch die Vorstellung des Petrus Combardus, daß ber Priefter die von Gott dem Beichtenden auf feine innere Reue bereits gewährte Bergebung verfündige, mußte die depreca= torische Form in die annunciatorische oder indicative (3ch verfündige Dir u. f. w.") übergeben. Alls aber Thomas von Aquino nach dem Borgange ber Bictoriner Die Thätiakeit Des Priefters babin faßte, daß ber Priefter Die Bergebung ber Gunden feineswegs bloß verfündige sondern an Gottes Statt ertheile, fonnte auch die annunciatorische Form nicht mehr ge= nugen, sondern mußte nothwendig in die erhibitive: "Ego te absolvo ab omnibus peccatis tuis in nomine Patris etc." über= geben. Dies geschah in ben Tagen bes Thomas Aguinas.

<sup>&#</sup>x27;) Wasserschl. S. 678.

ber selbst gegen einen Bertheidiger ber älteren beprecativen Formel ein Schriftchen de forma absolutionis schrieb. Er stütt sich barin auf den sacramentalen Charakter der Absolution: wie beim Tausen gesagt werden müsse "Ego te baptizo", so bei der Absolution "Ego te absolvo". Falsch war dabei nur, daß Thomas die exhibitive Kraft in der Absolution nicht in das Gnadenmittel des Wortes sondern in den Priester und sein sacerdotium legte. Seitdem steht die exhibitive Absolutionsformel in der römischen Kirche sest, und die declarative oder deprecatorische sommt nur noch misbräuchlich vor.

Fassen wir nun das Resultat der langwährenden Entwickelung kurz zusammen, so ist es dieses: die den groben
öffentlichen Sündern geltende Kirchenbuße verwandelte sich
in die Beichte und Absolution aller Christen, und zwar so,
daß die Beichtessicht auf alle Christen und auf alle Sünden
ausgedehnt ward, daß die Satissactionen sich im Ablaß formirten, und daß daß Ganze unter die Reihe der firchlichen
Handlungen und Gnadenspendungen als das Sacrament der
Beichte (sacramentum poenitentiae) eintrat, zu welchem de
contritio die subjective Vorbedingung bildete, und welches sich
dann in der durch die allgemeine Beichtpflicht regulirten confessio einer Seits, und in der durch den Ablaß bestimmten
satissactio anderer Seits vollzog. So hatten Praxis und
Theorie die Sache gestellt, und es fehlte nur der sirchenrechtliche Abschluß. Dieser Abschluß ersolgte durch drei päpstliche
Erlasse.

Wir haben geschen, daß die allgemeine Beichtpflicht zur Zeit des Lombarden und der Victoriner in Praxis und Theorie bereits sessstand. Die firchliche Particulargesetzgebung hatte auch hie und da schon dieselbe obligat gemacht: die Synode von Aenham (in England im J. 11091) fordert von allen Christen, daß sie dem Priester ihre Sünden bekennen, und nach seinem Nath Satisfaction leisten, damit sie das Sacrament des Altars nicht unwürdig empfangen. An diesem

<sup>1)</sup> Mansi XIX, 308.

Punfte nun ichlog Innocentius III. burch ben befannten 21. Canon bes Lateranenfifden Concile v. 3. 1215 ab: Omnis utriusque sexus fidelis, postquam ad annos discretionis pervenerit, omnia sua solus peccata confiteatur fideliter, saltem semel in anno, proprio sacerdoti, et injunctam sibi poenitentiam studeat pro viribus adimplere, suscipiens reverenter ad minus in Pascha eucharistiae sacramentum; nisi forte de consilio proprii sacerdotis ob aliquam rationabilem causam ad tempus ab eius perceptione duxerit abstinendum; alioquin et vivens ab ingressu ecclesiae arceatur, et moriens christiana careat sepultura. Si quis autem alieno sacerdoti voluerit justa de causa sua confiteri peccata, licentiam prius postulet et obtineat a proprio sacerdote, cum aliter ille ipse non possit solvere vel ligare. Sacerdos autem sit discretus et cautus, et more periti medici superinfundat vinum et oleum vulneribus sauciati, diligenter inquirens et peccatoris circumstantias et peccati, per quas prudenter intelligat, quale illi consilium debeat exhibere, et cujusmodi remedium adhibere, diversis experimentis utendo ad sanandum aegrotum.

Die Ablaßtheorie erreichte erst burch Alexander von Sales und Thomas Aguinas ihre Vollendung. Den Abschluß macht bann ber Pabst Clemens VI. burch bie befannte Bulle Unigenitus v. 3. 1343: Unigenitus Dei filius — sanguine nos redemit, quem in ara crucis innocens immolatus, non guttam sanguinis modicam, quae tamen — pro redemtione totius humani generis suffecisset, sed copiose velut quoddam profluvium noscitur effudisse. - Quantum ergo exinde, ut nec supervacua, inanis aut superflua tantae effusionis miseratio redderetur, thesaurum militanti ecclesiae acquisivit -. Quem quidem thesaurum - per beatum Petrum, coeli clavigerum, ejusque successores suos in terris vicarios, commisit fidelibus salubriter dispensandum, et propriis et rationabilibus causis nunc pro totali nunc pro partiali remissione poenae temporalis pro peccatis debitae, tam generaliter tam specialiter (prout cum Deo expedire cognoscerent) vere poenitentibus et confessis misericorditer applicandum. Ad cujus quidem thesauri cumulum Beatae Dei Genitricis omniumque electorum a primo justo usque ad ultimum merita adminiculum praestare noscuntur, de cujus consumtione seu minutione non est aliquatenus formidandum, tam propter infinita Christi, ut praedictum est, merita, quam pro eo quod, quanto plures ex ejus applicatione trahuntur ad justitiam, tanto magis accrescit ipsorum cumulus meritorum.

Das Ganze schließt bann ber Papst Eugen IV. burch solgenden Beschluß des Conciss zu Florenz im J. 1439 ab: Quartum sacramentum est poenitentiae, cujus quasi materia sunt actus poenitentis, qui in tres distinguuntur partes. Quarum prima est cordis contritio, ad quam pertinet, ut doleat de peccato commisso cum proposito non peccandi de caetero. Secunda est oris consessio, ad quam pertinet, ut peccator omnia peccata, quorum memoriam habet, suo sacerdoti consiteatur integraliter. Tertia est satisfactio pro peccatis secundum arbitrium sacerdotis, quae quidem praecipue sit per orationem, jejunium et eleemosynam. Forma hujus sacramenti sunt verba absolutionis, quae sacerdos prosert, cum dicit "Ego te absolvo etc." Minister hujus sacramenti est sacerdos habens auctoritatem absolvendi, vel ordinarium, vel ex commissione superioris. Essectus hujus sacramenti est absolutio a peccatis.

So bestätigt sich uns die Bemerkung, die wir Eingangs machten: daß hinsichtlich der Beichte und Absolution die gesschichtliche Entwickelung selbst in den weniger productiven Zeiten nicht ruht, vielmehr auch da Gesundes hervorbringt. Es darf ja z. B. nicht verkannt werden, daß die Ausdehnung des Instituts der Beichte auf alle Christen an sich in der Ordnung und von großem Segen ist; daß in dem Dogma des Thomas Aquinas von der erhibitiven Kraft der Absolution der Kern ewige und unveräußerliche Wahrheit ist. Freilich lagen diese Elemente der Wahrheit unter schweren Massen Irrthums vergraben; alle jene Grundirrthümer der römischen Kirche influirten vorzugsweise auf das Institut der Beichte und Absolution, und trieben die Auswüchse der Ohrenbeichte,

ber Satisfactionen, bes Ablasses u. f. w. bervor. Das im Mittelalter gebildete Inftitut bedurfte einer gauterung, Die bas Wahre von bem Kaliden ichieb. Diefe Läuterung volltog fich in ber Opposition gegen bas ganze mittelalter= liche Kircheninstitut, beren Resultat Die Reformation war. Schon aus ber Scholafiif felbst brechen bie Reime biefer Dp= position bervor: und keine iener die Reformation anbahnen= ben Richtungen unterläßt es, auch die Auswüchse am Beicht= inftitut zum Angriffspunkt zu machen. Wir können für unsere Amede bavon absehen, in ber Vorgeschichte ber Reformation ben Gang aufzusuchen, in welchem biefer Läuterungsproceß fich auswinnt und fortsett; eine Betrachtung Deffen, was die lutherische Reformation an die Stelle bes mittelalterlichen Beichtinftitute fette, wird und Beides zeigen, mas an bem mittelalterlichen Beichtinftitut wahr und recht, und was baran Berbildung war.

## 4. Die Reformationszeit.

Die lutherische Reformation — kann man fagen — ift aus dem Artikel von der Beichte und Absolution heraussgeboren, denn innerlich ward Luther zum Reformator in jener Stunde gemacht, als jener Mönch ihn in der Zelle "mit der heiligen Absolution tröstete", und äußerlich hub sie ja mit der Bekämpfung des pähftlichen Ablasses an. Eben darum ist auch ihr theologisches und kirchliches Erträgnis wesentlich soteriologisch.

Die lutherische Reformation und die Bildung der lutherischen Kirche sind in ihren ersten Stadien sehr stark durch den persönlichen Entwickelungsgang der Reformatoren, vorzüglich Luther's und Melanchthon's bestimmt. Luther hat bei seinem ersten Auftreten starke römische Reminiscenzen; dann wirft er sich auf eine Zeit lang sehr einseitig der subjectivistischen Freiheit in die Arme; die Schwärmer, Carlstadt, die Bauern, die Wiedertäuser, die Schweizer ihn schulen; und erst in dem Maaße, wie dies geschieht, entwickelt er seine kirchesammelnde Thätigkeit. Auch auf den Artikel von der

Beichte und Absolution erstreckt fich biefe perfonliche Ent= wickelung Luthers: es läßt sich, wenn man feine gelegentlichen Meußerungen und feine Schriften von ber Beichte und mas baran bangt dronologisch jusammenstellt, eine Geschichte feiner Borftellungen von ber Beichte und Absolution fcreiben. Es greift ja auch ber Artifel von ber Beichte und Absolution mit fo vielen anderen Artifeln z. B. vom Worte Gottes, vom Predigtamt, von ber Rirche u. f. w. zusammen, binfichtlich beren ebenfalls in ben Anfichten Luther's eine Entwickelung statt fand. Die Entwickelung Melanchthon's ift mehr bie eines feine Unschauungen an ber Sand ber Forschung läutern= ben und erweiternden Gelehrten; aber an Entwickelung und Bachsthum fehlt es auch bei seinen Borftellungen von ber Beichte und Absolution nicht '). Es fann nicht in unserem Plane liegen, in biefe Borgeschichte ber Lehre und Ordnung unserer Rirche in dem Artifel von der Beichte und Absolution näher einzugehen, fo fehr nüplich eine grundliche Darftellung berfelben manchen jetigen Zeitrichtungen gegenüber fein möchte, welche ben eigentlichen Rern und Stern bes "Reformatoris fchen" gerade in Dasjenige zu feten belieben, mas Luther in fich felbst überwunden hat. Wir erstrecken vielmehr unfere Darftellung nur auf Diejenige Geftalt, welche Beichte und Absolution in unserer Kirchenlehre und in unseren Kirchen= ordnungen gewonnen haben, nur an denjenigen einzelnen Punften, an welchen biefe Gestalt nicht anders erfannt werben fann, in jene Borgeschichte gurudblidenb.

Die "Beichte und Absolution" der lutherischen Kirche bildete sich im Gegensatz gegen das römische "Sacrament der Buße". Ihre Lehrentwickelung fnüpft unmittelbar an den Abschluß der bisherigen Entwickelung, an die Bestimmungen des Concils zu Florenz v. 1439 antithetisch an, und rectissiert die Bestimmungen, daß die poenitentia ein aus contritio, consessio und satissactio bestehendes Sacrament sei.

<sup>1)</sup> Bgl. Plank, Gefch. ber Entsteh. bes prot. Lehrbegriffs. II, 92. III. 1, 105, 125. Augusti, Denkwürdigkeiten. IX, 22.

Ihre Praxis bilbete fich in ber Opposition gegen bie entsetzlichen Migbräuche, welche fich an bas mittelalterliche Beicht= wefen gehängt hatten. Bir haben im Vorigen nur bie boctrinelle und firchenordnungemäßige Geftalt bes römischen Sacraments ber Bufe gesehen. Aber jedes firchliche Inftitut macht sich im Leben noch etwas anders als in ber Doctrin und im Canon, bald beffer, bald schlimmer; und bas romische Sacramentum poenitentiae machte sich im Leben noch viel schlimmer als in ber Doctrin. Ber eine gebrängte und boch alles Einzelne auf bie falfchen Principien gurudführende llebersicht ber aus bem Saframente ber Bufe bem firchlichen Leben und bem privaten Chriftenleben entftandenen Migbrauche und Schaten fucht, ber lefe einfach in ben Schmalkalbifchen Artifeln ben Abichnitt .. Bon ber falichen Bufe ber Papiften." Mus und in ber Opposition gegen biese verberbte lehre und Praxis der bestehenden Kirche erwuchs bie Lebre und Praxis ber lutherischen Rirche. Doch wurde man fehr irren, wenn man glauben wollte, die lutherische Kirche sei babei rein op= positionell und antithetisch verfahren, habe mechanisch an die Stelle bes Nömischen bas contradictorische Gegentheil gesetzt ober abstract bas Römische negirt. Es giebt freilich eine andere Unschauung von ber Reformation, Die fich einzubilben fcheint, als hatten bamals Luther und die Seinen eine funkelneue Rirche aus den Luften zusammen geblasen; und diese Un= schauung ift benn sehr geneigt anzunehmen, bag, wenn bie lutherische Rirche Bieles aus ber alten Rirche behielt, bies nur aus inconfequenter Durchbildung bes Princips und aus manderlei Condescendenzen gefchehen fei, weghalb man benn jest noch ein wenig nachträglich reformiren muffe. Diese Anschauung entbehrt aller Wahrheit. Als die Refor= mation geschah, war die Kirche in Lehre und Praxis verderbt, aber die Kirche war feit fünfzehn Jahrhunderten vorhanden; es galt nicht, eine neue Kirche zu bilden, noch viel weniger galt es, erft eine Rirche zu bilben; fonbern bas war bie Aufgabe, eine vorhandene Rirche nach gewiffen verfannten und nun wieder ans Licht gezogenen Principien von Migbräuchen

zu reinigen, um baburch die Kirche selbst und das in ihr von jenen Mißbräuchen verschont Gebliebene zu erhalten. Und mit welcher Klarheit die lutherische Kirche diese Aufgabe erkannt, und mit welcher historische kritischen Tüchtigkeit sie dieselbe gelöst hat, kann man an wenigen Punkten so deutlich als an ihrem Verfahren hinsichtlich des Beichtwesens sehen. Die Reformatoren kennen die geschichtlichen Entwickelungen an diesem Punkte ganz genau: Chemnis kennt die Geschichte des Beichtwesens viel gründlicher, und hat in die Bandes lungen derselben mehr Einsicht, als z. B. Augusti. Und dieselbe Klarheit leitet ihr practisches Vorgehen: sie lassen keine Frage, welche sich in dem Verlause der geschichtlichen Entwickelung des Beichtwesens gestellt hatte, unerörtert, ungelöst; sie wersen das ganze vorhandene Institut der Beichte herum, aber sie wersen kein richtiges und gesundes Moment, und obes auch, wie die Absolution, seinen Ursprung in der Scholastisch hätte, hinweg, ja sie nehmen alte, längst in Abgang gekommene Institute wieder auf, und kassen fo die Erträge der ganzen disherigen geschichtlichen Entwickelung organisch zusammen.

Wir haben bisher immer gefunden, bag bie verschiedenen Gestalten bes Buß= und Beichtwesens sich auf verschiedene Unschauungen von ber Gunde und verschiedene Unterscheidungen ber Gunden grundeten. Und feben wir von ber alteren Unterscheidung zwischen öffentlichen und heimlichen Gunden ab, welche auch die lutherische Rirche, wie wir weiterhin schen werben, wieder aufnahm und nach ihrer Bedeutung gelten ließ, fo waren alle jene anderen alteren Unterscheidungen und Classificirungen ber Gunden mehr ober weniger aus pelagia= nischen ober semipelagianischen Borberfagen geflossen, mas fich benn wieder baburch rächte, bag man bie Bergebung burch eigne Leiftungen, burch Satisfactionen zu erlangen hoffte. Dies galt insonderheit auch von ben bem römischen Sacras ment der Buge unterliegenden Anschauungen von ber Gunde und von ben Gunden, benn wenn man alle Gunden gu beichten gebot, fo vergaß man eben über ben Gunden bie Sunde; und wenn man nur fur die Bergebung ber Tobfunden

bie Beichte und Absolution nothwendig achtete, so feste man bamit bas Gewicht ber anderen Gunden als leichter und geringfügiger berab. Die scheinbare Strenge bes romischen Beichtspftems war und ift im tieferen Grunde fittliche Laxbeit. So mußte benn die lutberische Rirche bamit beginnen, ber römischen Unficht von ber Gunde und ben Gunden eine andere, richtigere gegenüber zu ftellen: "Unmöglich ift's gewest", bebt Luther in ben Schmalf. Artt. feine Darftellung "von ber falfchen Buge ber Papisten" an, "baß fie follten recht von ber Bufe lehren, weil fie bie rechten Gunben nicht erkannten, denn (wie broben gesagt) fie halten von der Erb= fünde nicht recht, sondern fagen: Die natürlichen Kräfte bes Menschen seien gang und unverderbt geblieben, die Bernunft könne recht lehren, und ber Wille könne recht barnach thun, baß Gott gewißlich feine Gnabe giebt, wenn ein Mensch thut, so viel an ibm ift, nach feinem freien Willen. Hieraus mußte nun folgen, baß fie allein bie wirklichen Gunden bußeten, als bofe, bewilligte Gebanken (benn bofe Bewegung, Lust, Reizung war nicht Gunde), bose Worte, bose Werke, die der freie Bille wohl hatte laffen konnen." Und Chemnis fährt fort'): Est praeterea hoc in praesenti capitulo observandum, quod tantum mortalia peccata confitenda esse docent; eo quod ad remissionem venialium non opus sit absolutione, sed aliis remediis possint expiari. Ubi observabit lector, Pontificios, qui enumerationem omnium flagitant. maximam partem corum, quae coram Deo vere sunt peccata, a confessione et absolutione excludere. Primo enim interiorem immunditiem, et malum habitans in carne, nisi consensu et opere impleantur, non volunt comprehendi in confessione, quia malam concupiscentiam, quae in renatis reliqua est, docent non habere rationem peccati. Deinde multa delicta actualia adeo judicant esse levia, ut ad eorum remissionem non opus sit absolutione. Nihil vero aliud est absolutio, quam vox evangelii, annunciantis remissionem

<sup>1)</sup> Exam. cone. Trid. II, 546.

peccatorum propter meritum Christi. Docet igitur concilium Tridentinum, venialia peccata non absolutione, hoc est non propter Christum remitti, sed aliis remediis posse expiari. Dagegen, fahrt Luther in ben Schmalf. Artt. fort, lehrt bie vom Apostel Paulus uns gepredigte Bufe .. uns die Gunde, nemlich daß mit uns Allen verloren. Saut und Saar nicht gut ift, und muffen ichlechts neue und andere Menichen werden. Diese Buße ift nicht ftudlich und bettelisch, wie jene, fo bie wirklichen Gunden buget, und ift auch nicht ungewiß, wie jene, benn fie bisputirt nicht, welches Gunde ober nicht Sunde fei, fondern ftoget Alles in Saufen und fpricht, es fei Alles nur eitel Sunde mit uns. Was wollen wir lange fuchen, theilen und unterscheiben?" Alfo Object ber Buße und folgeweise ber Beichte und Absolution ift ohne Unterschied Alles, was am Chriftenmenschen an Gunte vorfommt von ber aus der Erbfunde auch nach ber Taufe übrig bleibenden bofen Luft an bis bin zu ben einzelnen wirklichen Gunben, gleichviel ob dieselben öffentlich oder heimlich, schwer ober leicht, groß ober flein feien.

Auch bedarf diese Sünde der Wiedergebornen der Versgebung. Die Schwärmer der Reformationszeit hatten den Sat aufgestellt, und die Doctrin der Reformirten hatte von ihrem Prädestinationsdogma aus denselben aufgenommen: daß, wer einmal fromm geworden, nicht wieder fallen möge, oder, wenn er hernach fündige, nichtsdestoweniger im Glauben und Gnadenstande bleibe. Diesen Sat verwersen die lutherischen Besenntnißschriften wiederholt und Chemniß dinhtt aus: Primo igitur nostri expresse docent, baptizatos in hac vita, si admittant actiones contra conscientiam, non retinere sed excutere sidem et spiritum sanctum, omittere gratiam justisicationis et vitam acternam, ac reos sieri irae Dei et aeternae damnationis, nisi rursus convertantur, et agant poenitentiam. Et quae illa peccata sint, ex scriptura declarant, ut Rom. 8, 13. I Cor. 6, 9. 10. Gal. 5, 19. seqq.

<sup>1)</sup> Ebendas. II, 553.

Ephes. 5, 3. segg. Col. 3, 5. 6. et aliis locis. Der Gnabenftanb ift eben ein perfonliches Gnabenverhältniß bes gerechtfertigten Menschen zu bem versöhnten Gott, und, wenn biefer Mensch in Gunde wider das Gewiffen fällt, wird bies perfonliche Gnabenverhältniß wenigstens zur Zeit unterbrochen, und bebarf ber Wieberanfnüpfung.

Solde Wiederanknüpfung, folde Vergebung ber Gunben ber Chriften ift nun aber auch auf ber anderen Seite möglich. Entschieden und ausbrudlich verwerfen bie lutherifden Bekenntnißschriften die novatianische Ansicht in allen ihren Schattirungen: bag, wer nach erhaltener Taufe fündige, nicht abfolvirt werben fonne, bag es fur folche gar feine Bergebung gebe, ober bag wenigstens biefelbe ungewiß fei, von der Kirche nicht versichert werden durfe, sondern Gott anbeimaestellt werden muffe. Nicht minder verwerfen fie mit ber römischen Kirche jene alte Anschauung, bag es nach ber Taufe nur eine einmalige poenitentia gebe. Bielmehr halten sie bas quocunque tempore et quotiescunque convertuntur ftrenge fest. Die Augsb. Conf. fagt im 12. Artifel: "Bon ber Buße wird gelehrt, bag Diejenigen fo nach ber Taufe gefündigt haben, zu aller Zeit, fo fie zur Buge fommen, Bergebung ber Gunden erlangen mogen, und ihnen die Abfolution von der Kirche nicht foll geweigert werden." Und Chemnit führt bies aus!): Quia enim propter naturae corruptionem in hac vita in multis saepe labimur omnes, immo septies in die cadit etiam justus; propter diaboli enim insidias et mundi scandala, etiam qui renati fuerant, aliquando ex carnis infirmitate lapsibus praeoccupantur; saepe etiam ex malitia carnis in atrocia scelera se praecipitant. Deus igitur usque adeo ostendit se nolle peccatoris mortem, sed ut convertatur et vivat, ut etiam lapsis post baptismum, si convertantur, volucrit reditum patere in gratiam.

Dabei halten sie endlich auch mit ber gangen älteren Rirche fest, daß Niemand mit Gott vertragen werden und

<sup>1)</sup> N. a. D. S. 512.

Bergebung ber Günden erlangen könne, nisi agat poenitentiam').

Aber ben modus agendae poenitentiae kann sich nun ber Mensch nicht selbst ausdenken und erwählen, sondern, wenn er sicher sein will auch Bergebung der Sünden und Ausssöhnung mit Gott zu erlangen, muß er denjenigen modus agendae poenitentiae befolgen, welchen Gott selbst in seiner Heilsordnung bestimmt und in seinem Worte vorgeschrieben hat. Und an diesem Punkte beginnt denn die Kritist der römischen und die Feststellung der eigenen Beichtordnung. Diese Kritist wendet sich zuerst gegen die römische Eintheilung des Sacraments der Buße in die contritio, consessio und satissactio, und greist einerseits die Bestimmung dieser einzelnen Theile, anderer Seits aber auch folgeweise die ganze Dreistheilung an.

Was nun zunächst die contritio betrifft, so giebt unsere Rirche natürlich im Allgemeinen völlig zu, baß zur Erlangung der Vergebung der Gunden wie überhaupt so auch bei den nach ber Taufe in Gunde Gefallenen die Reue nothwendig fei: Omnino in iis, qui veram et seriam agunt poenitentiam, necessaria est contritio. Neque enim vera poenitentia esse potest in iis, qui - somniant se esse sine peccato vel qui peccata contemnunt — atque ideo in peccatis contra conscientiam perseverant 2). Aber im römischen Enftem fam es nun vermöge ber femipelagianischen Boraussetzungen besfelben fo zu fteben, daß ber Mensch biefe Reue selbst in fich an= fangen, fie in fich bis babin, baß fie ihn jum Beichten und jum Genugthun und Abbugen trieb, nahren und fteigern, und fo burch biefe feine Reue fich bie Bergebung ber Gunben verbienen follte. Und barin lagen benn eine Reihe irrthum= licher Gabe eingeschloffen: bag bie Reue als bes Menschen eignes Werk, alfo auch rein subjectiv gefaßt; daß biesem Berte Berbienftlichfeit beigemeffen, alfo über feiner Berbienft=

<sup>1)</sup> Chemnit, a. a. D. S. 513.

<sup>2)</sup> Ebenbas. S. 528.

lichkeit bes Berbienstes Chrifti gang vergessen; bag eben bamit ber evangelische Standpunkt gang gegen ben gesetlichen vertauscht, und folglich bem Gewissen ber Gunder nicht Troft gur Befferung sondern eitel Schreden bereitet marb. Und ba biese Fehler sich unwillfürlich aufdrängten, so griff bie römische Doctrin zu bem Ausfunftsmittel, verschiedene Grabe, Stufen ber Reue ju unterscheiden, eine vollfommene Reue (attritio), die nur in ber Furcht vor ber Strafe, und eine vollkommnere Reuc (contritio), die in der Liebe Gottes und in ber Trauer um bas Geftortfein biefes Liebesverhältniffes boftebe, ju unterscheiben, und bann ben Gang ber Sache ent= weber fo, als ob Dem, ber nur die attritio habe, die Gnade Gottes weiter zur nöthigen contritio verhelfe, ober geradezu rabin zu faffen, als ob ichon die attritio binreichend fei Ber= gebung ber Gunben zu verdienen, wenn ber attritus nur gur Beidte fomme. Dem gegenüber ging nun unsere Rirche von ber entgegengesetten Voraussetzung aus, bag wie bas ganze Berk ber Bekehrung und Beiligung bes Menschen nach Unfang und Fortgang, auch die Erwedung bes gefallenen Chriften zur Buffe ein Gnabenwerf bes breieinigen Gottes burch fein Wort an bem Menschen sei, fam bann aber auch baburch ju einer Reibe gang anderer Bestimmungen: Erstens ift bie Reue nicht bes Menschen eigenes Werk; ber Mensch für fich felber vermag nicht Attrition, geschweige benn Contrition qu baben; fondern Gott läßt bem Menschen fein Wort predigen, und burch benjenigen Theil bes göttlichen Wortes, ber bas Geset ift, schlägt der heilige Beift bas Gewiffen bes Gunberd : "Diese Reue tritt ein, wenn burch bas Wort Gottes bie Schuld ber Gunden aufgededt wird ")"; und bagu Chemnig 2): Est autem vera contritio non opus liberi arbitrii seu virium humanarum, sed spiritus sanctus per verbum praedicatum, auditum et cogitatum illam in nobis excitat, inchoat, operatur et efficit. Darum ift aber auch bie Reue, obaleich

<sup>1)</sup> Apologie ber Augsb. Conf. Art. Bon ber Bufe.

<sup>2)</sup> A. a. D. S. 527.

fie ber fubjectiven Seite im Beilsproceg angehört, boch feines= wegs etwas rein Subjectives, sondern ber Reflex, Die Wirkung bes göttlichen Wortes auf Seele und Gemuth bes Menschen: "Das ift nicht activa contritio, eine gemachte Reue, sondern passiva contritio, das rechte Bergeleit, Leiten und Fuhlen bes Tobes')". Wenn aber die Reue nicht bes Menschen Werk ift, fo kann auch in der Neue nichts die Gnade Gottes Berdienenbes liegen. Zwar ift bie Reue nothwendig, aber als Boraussetzung ber Bergebung: Sicut illi, qui morbum nec agnoscunt nec sentiunt, medicinam nec curant nec applicant, ita gratiam et misericordiam Dei, quae in Christo proponitur, nemo satis curat, nemo serio et recte quaerit et amplectitur, nisi qui agnitione, sensu et pavore peccatorum, et irae Dei adversus peccata contritus et perterrefactus est. Lex enim paedagogus est, urgens et impellens ad quaerendam gratiam Dei in Christo. Et ordo divinus est, quod vult quidem evangelizare sed pauperibus, vult sanare sed contritos 2); und feineswegs als Gnade verdienende Leiftung: necessaria igitur est contritio, non autem meritum est, impetrans remissionem peccatorum.3) Bielmehr giebt es, hier wie allenthalben, schlechthin feine andere Genugthuung für unsere Sunde als allein das im Glauben von bem Sunder ju ergreifende Berdienst Chrifti. Und bies ift benn auch in bem von Gott geordneten modus agendae poenitentiae vor= gesehen: Dasselbe Bort Gottes, welches burch feinen einen Theil, bas Gefet, bem Gunder bas Gewiffen schlägt und ihn zur Reue erwecht, hat auch ben zweiten Theil bes Evange= liums, welches bem Gunder Die Gnade Gottes in Christo anbietet und ihn ber Bergebung ber Gunden getroftet. Da aber biefer Troft bes Evangeliums im Glauben angeeignet werben will, so reicht überhaupt die Reue für sich allein nicht aus, fonbern es muß zur Reue, Die bie Wirfung bes Gefetes

<sup>1)</sup> Schmalk. Artt. III, 3.

<sup>2)</sup> Chemnit, a. a. D. S. 527.

<sup>3)</sup> Ebenbaf.

ift, ber Glaube an bas Evangelium und bas in bemfelben augebotene Berbienft Jesu bingufommen; und um biefes im Glauben ergriffenen Berdienstes Jesu willen erlangt ber Gunber Bergebung: "Wir feken baber bas zweite Stud ber Buffe bingu, nemlich ben Glauben an Chriftum, weil in folden Aengsten ben Gewissen bas Evangelium von Chrifto vorgehalten werden muß, in welchem unverdiente Bergebung ber Gunten burch Chriftum, verheißen ift; fie follen alfo glauben, bag um Chrifti willen unverdient ihnen bie Gunden vergeben werben. Diefer Glaube richtet auf, unterftust und belebt bie Berknirschten, wie geschrieben fteht, Rom. 5, 1. Diefer Glaube erlangt Vergebung ber Gunden, Diefer Glaube macht gerecht vor Gott, wie Dieselbe Stelle bezeugt. Dieser Glaube zeigt ben Unterschied zwischen ber Reue bes Judas und Petrus, Sauls und Davids')". Allerdings gilt von biesem Glauben noch viel mehr als von ber Reue, baf er nicht bes Menschen Werf ift, fondern von Gott burch feine Gnaben= mittel in bem Menschen erzeugt und genährt wird: "Go wird ber Glaube empfangen und befestigt burch die Absolution, burch bas Soren bes Evangelii, burch ben Gebrauch ber Sacramente, bamit er nicht unterliege im Rampfe mit ben Schrecken ber Gunde und bes Tobes 2)". Es ist baber auch ber Glaube nicht als eine verdienftliche Leiftung bes Menschen ju faffen, um beretwillen ihm jum lobn feine Gunde vergeben wurde. Bielmehr ift felbst im Glauben noch eine objective und eine subjective Seite zu unterscheiden, eine fides quae creditur, und eine sides qua creditur. Und auch bie lettere ift nothwendig: es kommt auf die Aneignung an. Unsere Kirche verwirft ben römischen Sat, "baß die Empfahung bes Sacra= ments ber Bufe burch ben bloß außeren Gebrauch an fich, ohne eine gute Regung bes Empfängers b. i. ohne ben Glauben an Chriftum, ber Gnabe theilhaftig mache 3)", und

<sup>1)</sup> Apologie ber Augsb. Conf. Art. Bon ber Buge.

<sup>2)</sup> Ebendaf.

<sup>3)</sup> Ebendas.

verlangt bagegen persönliche, individuelle Aneignung: "wir fordern — auch, daß Jeder der Zuversicht sei, ihm werden seine Sünden vergeben')". Aber nicht auf dieser subjectiven Seite des Glaubens, nicht in diesem Aneignen als menschsliches Thun betrachtet liegt das Gnade Verschaffende, sondern dieses liegt lediglich in der sides quae creditur, in dem durch den Glauben angeeigneten Werf und Verdienst Christi.

Nach dem Allen verwirft denn auch unfere Rirche den allgemeinen Sat, bag bas erfte gur Erlangung ber Gunbenvergebung nothwendige Stud die Reue fei, und ftellt bem= felben ben anderen Sat gegenüber, bag bas erfte gur Er= langung ber Gundenvergebung nothwendige Stud bie Buße fei, zu welcher nicht allein die Reue sondern auch der Glaube an Chriftum gehört. "Das nemlich find die zwei Hauptwerke Gottes in ben Menschen: Erschreden, und bie Erschrodenen rechtfertigen und neu beleben. In Diese zwei Berte theilt fich die ganze heilige Schrift. Der eine Theil ist das Geset, welches die Sunden vorhält, straft und verdammt; der andere Theil ift bas Evangelium b. i. die Berheißung ber in Chrifto verliehenen Gnade". "Wir haben baber, um fromme Gemiffen aus diesen Labyrinthen der Sophisten heraus zu wickeln, zwei Theile der Buße festgesetzt, nemlich die Reue und den Glauben 2)". Diese Brrfale ber Cophisten aber find bie auf bem lutherischen Standpunkte völlig dabin fallenden Unter= scheidungen ber Reue in attritio und contritio, und die Fragen, welche bas in feinen Gunden geangstete Berg nothwendig an biefe Unterscheidungen knupfen muß: ob bie eine gur Bergebung genüge? ober ob es auch ber antern bedürfe? ob außer ber Furcht vor ber Strafe auch noch Liebe Gottes nöthig fei? und ob bas Berg auch bie lettere empfinde? ober wie es wohl zu berfelben gelange? und ob die Reue wohl hinreichend ftark fei um Gnade zu verbienen? und bergleichen mehr. Gegen alle biefe Gewiffensverwirrungen fagt Chemnit

<sup>1)</sup> Ebenbaf.

<sup>2)</sup> Ebenbas.

cinfach: Per verbum Dei praedicatum, auditum et cogitatum spiritus sanctus efficax est, excitans, inchoans et efficiens veram contritionem, quae in seriis poenitentiae exercitiis crescere quidem debet, nunquam tamen in hac vita sufficiens et perfecta esse potest. Delicta enim quis intelligit? Psalm. 19. 13. Quis novit potestatem irae Dei? quis metuit furorem ejus? Psalm 90, 12. Ad dolorem igitur contritionis pertinet etiam hoc, dolere, quod non possumus de peccatis satis dolere. Remissio vero peccatorum non pendet ex magnitudine, sufficientia et merito contritionis, sed ex obedientia et satisfactione Christi, fide apprehensa¹).

Wenn ferner die römische Kirche das zweite Stück bes Sacraments der Buße in die consessio setzte, so trat unsere Kirche zunächst auch hier den Borstellungen von Berdienstlichsfeit entgegen, welche die römische Lehre auch in die consessio hineintrug, z. B. wenn sie in der Demüthigung vor einem Menschen, welche in der Beichte vor dem Priester lag, etwas Gnade Verdienendes erblickte, oder wenn sie lehrte, daß durch diese Demüthigung die unvollsommene attritio zu einer vollskommenen contritio erhöht werde, "denn", sagt Luther im Sermon von der Beichte und dem Sacrament, "Gott siehet nicht an, wie wohl Du gebeichtet habest, sondern sein Wort und wie Du daran glaubest."

Sodann läugnete unsere Kirche durchaus, daß die seit Innocentius III. gebotene Herzählung der einzelnen begangenen Sünden vor dem Priester, die sogenannte Ohrenbeichte zur Erlangung der Bergebung der Sünden nothwendig sei. Diese Enumeration der einzelnen Sünden, lehrt sie, ist nicht von Gott geordnet noch in seinem Wort geboten; Chemnik weist nach, wie der Beiland, ehe er absolvirte, niemals Enumeration der einzelnen Sünden gesordert habe, non aliter autem Christus apostolos misit, quam ipse missus suerat Joh. 20, 21. Non igitur debent ministri ah iis, qui absolutionem petunt, exigere, quod Christus non exegit?). Eben so

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 527.

<sup>2)</sup> A. a. D. S. 535.

wenig hat fie im Worte Gottes eine Berheißung, bag ihr Bergebung ber Gunten folgen folle. 3m Gegentheil wiber= spricht bie Lehre, bag Enumeration ber Gunden gur Geliakeit nothwendig fei, geradezu bem Evangelium und verwandelt basselbe in ein Gesetz, benn bie Gnabe Gottes wird badurch von einer Leiftung, von ber Bergablung abhängig gemacht. Die Enumeration ift baber nicht göttlichen Rechts b. h. nicht gur Seligkeit nothwendig. Bielmehr ift fie eine firchliche Institution, und zwar eine späte, ba die alte Kirche Nichts von ihr gewußt hat. Ueberdem fordert sie geradezu Un= mögliches, benn ba Niemand weiß, wie oft er fehlet, so fann auch Niemand in biefem Sinne vollständig beichten. Und wenn die Römischen, um dies Unmögliche boch als möglich barzustellen, mancherlei Unterscheidungen zwischen ben Gunben, 2. B. zwischen täglichen und Tobsunden, zwischen bewußten und unbewußten Gunden, machten und lehrten, bag man nur die Todfünden, nur die bewußten Gunden nothwendiger Beife zu beichten habe, fo zeigt Luther, bag gar fein Maafstab gegeben werden fonne, an welchem ein Mensch meffen moge, ob diese bestimmte Bergehung zu dieser oder jener Rlaffe gehöre: "Mun hebet fich aber eine neue Frage: mas tödtliche ober tägliche Gunden find? Ift noch nie fein Doctor fo gelehrt gewesen, noch wird es nimmer sein, ber eine gewisse Regel gebe, tägliche vor ben tottlichen zu erkennen, aus= genommen bie groben Stude wider die Gebote Gottes, als Chebruch, tobten, ftehlen, lugen, verläumden, trugen, haffen und bergleichen. Es stehet auch allein bei Gott, welche andere Sunden er tödtlich erachtet und ift bem Menschen nicht möglich ju erkennen." Luther batte auch bingufügen können, bag bas Töbtende an ber Gunde feineswegs in dem außerlichen That= bestande berfelben liegt, und daß daher auch eine hinsichtlich bes Thatbestandes leicht zu nennende Gunde unter Umftanden boch ber Seele töbtlich werben fann. Und gefett auch ber Mensch beichtete alle seine ihm zum Bewußtsein gefommenen Sünden, fo hat er ja auch ihm felbst verborgene, und es mare und mabrlich wenig geholfen, wenn und bloß bie und bewußt

geworbenen vergeben wurden. Bielmehr trägt biefe gange Lebre nur ben großen Schaben, baß fie auf ber einen Seite ben Menschen über feine Gunben feine Gunbe, über feine einzelnen thathaften Bergehungen feinen fündlichen Gefammt= auftand vergeffen läßt, und baß fie auf ber anderen Seite burch bie Unmöglichkeit ber in ihr gestellten Forberung bie Ge= wiffen verftrickt und in endlose Fragen, Aengste und Marter treibt. Aus allen biefen Urfachen bat bie Rirche fein Recht, bie Enumeration aller einzelnen Gunden zu forbern. Bielmehr foll bie Beichte, gerade um feine "ftudifche" fondern um eine recht vollständige, gange und gewiffe Beichte gu fein, auf bie Enumeration ber einzelnen Gunden verzichten, und bagegen ben Menschen bekennen laffen, wie er gang und gar ein armer Sünder sei und nichts Gutes in ihm wohne. Und wenn bagegen bie Römischen einwandten, aber bie einzelnen Gunten mußten ichon barum ergablt werben, bamit ber Priefter für Die Ausübung feiner richterlichen Gewalt Die nöthige Cognition erhalte, fo erwiedert die Apologie der Augob. Conf. im Artifel "Bon ber Beichte und Genugthuung" treffend : "Denn wenn Einige einwenden, ein Richter muffe zuvor Die Sache fich portragen laffen, ebe er bas Urtheil fpricht, fo gebort bas nicht hieher, weil die Verkundigung ber Absolution eine Wohl= that ift ober eine Gnabe, nicht ein Gericht ober ein Gefet. Die Diener ber Rirche haben alfo ben Auftrag, Gunden gu vergeben, nicht aber ben Auftrag, verborgene Gunten auszuforschen. Und zwar sprechen sie auch von folden los, beren wir uns nicht erinnern; barum erforbert bie Abfolution, welche ale Stimme bes Evangelium Gunden vergiebt und bie Be= wiffen tröftet, die Ausforschung nicht')."

Daneben aber verkennt bie lutherische Rirche nicht, baß es gut sei, ben Menschen frei zu lassen, baß sie neben ber vollständigen, ihren fündigen Gesammtzustand aussprechenden

<sup>1)</sup> Man vgl. hiezu außer ben angeführten Stellen noch: Augsb. Conf. Art. 11. 12. 25. Apologie ber Augsb. Conf. Artifel "Von ber Beichte" und "Bon ber Beichte und Genugthuung".

Beichte auch noch biese ober jene einzelne fündliche Ver= gehungen beichten, welche sie auf ihr Gewissen gelaben haben. Es besteht hiefur mehr als ein subjectives Bedürfnig: Bor allen Dingen fann man von bestimmten Gunden im Gewiffen jo beschwert sein, bag man nicht anders Rube finden fann, als wenn man mit ausdrücklichem und bestimmtem Bezuge auf sie die Absolution bort. Niemand hat bies Bedurfniß tiefer erkannt, als Luther felber, wenn er ("Bon ber Beichte u. f. w.") fagt: "Denn obwohl ein Jeglicher bei ihm felbst Gott beichten mag, und fich mit Gott beimlich verfohnen, fo bat er boch Niemand, ber ibm ein Urtheil fpreche, barauf er fich zufrieden stelle, und fein Gewiffen stille, muß forgen, er habe ihnen nicht genug gethan. Aber gar fein und sicher ift's, bag er Gott ergreife bei seinen eigenen Worten und Zusagen (Matth. 16, 19. Joh. 20, 23. Matth. 18, 19. 20.), baß er einen ftarken Rudhalt und Trop auf göttliche Wahrheit überkomme, bamit er moge frei und fedlich fogleich Gott felbst bringen mit feiner eignen Bahrheit, sprechend: Run, lieber Gott, ich habe meinem Nachsten vor Dir meine Gunde erklagt und offenbart und in Deinem Namen mit ihm mich vereiniget und Gnabe begehrt; fo haft Du aus großer Gnade jugesagt: Was gebunden wird, foll gebunden fein, mas gelöfet wird, foll los fein; und foll gefchehen von Deinem Bater, was wir einträchtiglich begehren: fo halt ich mich an Deiner Zusagung, zweifle an Deiner Wahrheit nicht, wie mich mein Nächster in Deinem Namen entbunden hat, fo fei ich entbunden und mir geschehe, wie wir begehrt haben. Siehe, einen solchen Trot und Sicherheit fann Der nicht haben, ber bei fich allein Gott beichtet; benn biefe Bufagungen Gottes find gestellt auf zwei, brei und wie viel ihr fein mogen. Run ift Gott mahrhaftig und was Er zusagt, beg find wir gewiß, daß er's hält (Pf. 33, 4.), daß St. Paulus zu Timosthev (2. Ep. 2, 13.) fagt: Wenn wir gleich nicht glauben, so bleibt er bennoch treu und wahrhaftig, er mag sich selbst nicht läugnen. Darum ift fold, göttliche Wahrheit in feiner Bufagung gar eine überschwengliche, fostliche, reiche und starke

Siderheit, Die Niemand läffet finken noch gappeln." Auch fann man in feinen Gunden um Troft und Rath verlegen fein, "benn es find viel zweifelhaftige und irrige Sachen, barein sich ber Mensch allein nicht wohl schicken kann noch fie begreifen. Wenn er nun in einem folden Zweifel ftebet und weiß nicht wo binaus, fo nimmt er feinen Bruder auf einen Ort und balt ibm vor feine anliegende Roth, flagt ibm feine Gebrechen, feinen Unglauben und feine Gunbe, und bittet ihn um Troft und Rath." Darum "will ich mir bie beim= liche Beichte Niemand nehmen laffen, und wollte fie nicht um ber gangen Welt Schat geben; benn ich weiß, was Starte und Troft fie mir gegeben bat. Es weiß Niemand, was bie beimliche Beicht vermag, benn ber mit bem Teufel oft fechten und fampfen muß. 3ch ware langft von bem Teufel über= wunden und erwürgt worden, wenn mich biefe Beichte nicht erhalten batte." Sier ließen unfere Bater auch bie Demuthiauna gelten, beren Berbienftlicheit fie allerbinge laugneten, und nannten eine ber erften Urfachen, Die und bewegen mußten, gerne zu beichten, "bas beilige Kreuz, bas ift bie Schande und Scham, bag ber Mensch fich williglich entblößet vor einem anderen Menschen und fich selbst verklagt und verböhnet; bas ift ein foftlich Stud von bem beiligen Kreuz." Alber außer biefen subjectiven Bedürfniffen ber Einzelnen lagen auch ber Kirche objective Grunde vor, barauf zu halten, bag bie Beichte nicht gang im Allgemeinen fieben bleibe, fondern auch ins Einzelne gebe: Die Unerfahrenen, bas junge Bolf, wollten, jumal ehe fie jum Tifche bes herrn gingen, belehrt, unterwiesen, berathen fein. Die lutherische Rirche, bie vorzugsweife bie pabagogische ift, mußte einsehen, baß man biesen Theil ber Gemeinde unmöglich absolviren und jum Tische bes herrn geben laffen konnte, ohne fich ju über= zeugen, bag fie auch Erfenntniß ihrer Gunbe, Erfenntniß ber Beilemahrheit und ben nöthigen fittlichen Ernft hatten. Darum erzählt Luther in feiner "Warnungsschrift an bie zu Frankfurt am Main": "Bir behalten bie Beife, bag ein Beichtfind erzähle etliche Gunden, bie ibn am meiften bruden. Und bas

thun wir nicht um ber Verständigen willen, benn unfere Pfarrherren, Caplane, Magister Philipp und solche Leute, die wohl wiffen mas Gunde ift, von benen forbern mir Der feines. Aber weil die liebe Jugend täglich baber wächst und ber gemeine Mann wenig verstehet, um berfelben willen halten wir folche Beife, auf bag fie zu driftlicher Bucht und Berftand gezogen werben." Dur muß man biefe Meußerungen nicht dahin verftehen, als ob man bie Erwähnung einzelner Bergehungen schlechthin nur bei ben "Unerfahrenen" ftatthaft gefunden hatte. Rur fo viel foll gefagt fein, daß es ber Belehrung und Bermahnung nur bei ben "Unerfahrenen" bedürfe; wogegen ja die oben aufgezählten subjectiven Be= burfnisse sich bei ben Erfahrenen nicht minder als bei ben Unerfahrenen fanden. In biefem Ginne alfo will es verftanden fein, wenn bie Apologie und die Schmalkalbischen Artifel fagen: es fei "gut, bie Unerfahrenen anzuhalten, baß fie einige Gunden befonders beichten, damit man fie angemeffen belehren könne"; tuchtige Pfarrer wurden "wiffen, wie weit es bienlich fein moge, bie Unerfahrenen auszuforschen"; man folle die Beichte nicht "abkommen laffen in der Rirchen, fonderlich um der bloben Gewiffen willen, auch um bes jungen roben Bolks willen, damit es verhört und unterrichtet werde in ber driftlichen Lebre." Wenn nun aber hiernach unfere Rirche allerdings fest hielt, daß es in mehr als einer Rudficht gerathen fei, neben ber generellen Beichte auch einzelne Gunden zu beichten, ja wenn fie fich fogar berechtigt glaubte, aus padagogischer Rudficht Diejenigen unter ihren Gliebern, welche noch erzogen werben mußten, bagu zu gewöhnen und anzuhalten, fo bestand fie boch nicht minder barauf, bag aber aus folder theilweisen Enumeration feine Cache bes geift= lichen Zwanges gemacht, daß biefelbe in feiner Weife als etwas zur Seligfeit Nothwendiges hingestellt, bag nimmermehr bie falfche Lehre, als ob nur bie ergablte Gunde Bergebung finden fonne, wieder erneuert werden burfe. Darum fagen Die Schmalfalbifchen Artifel gleich nach ben eben erwähnten Worten: "Die Erzählung aber ber Gunden foll frei fein

einem Jeben, was er erzählen ober nicht erzählen will." Die Gründe hiefür lagen unmittelbar in den Motiven, welche unsere Kirche als die Enumeration berechtigend anerkannte. Und diese selben Motive gaben ihr denn auch die einfache Antwort auf die Frage an die Hand: welche Sünden denn man in der Beichte besonders erwähnen solle und müsse? Die einfache Antwort ist: Diesenigen, welche am meisten das Gewissen beschweren, und für welche bestimmt bezügliche Absolution, Nath und seelforgerliche Belehrung zu empfangen, das subiective Gewissen begebrt.

Endlich ging die lutherische Kirche binsichtlich ber confessio von der römischen Kirche auch darin ab, daß sie die Beichte nicht wie die romische Kirche rein subjectiv, lediglich als Thun bes Menschen faßte, sondern ihr auch ein objectives Correlat gab: Wie fie ber Reue ben Glauben bingufügte, fo faßte sie Die Beichte ungertrennlich mit ber Absolution qu= fammen. Sie bachte fich die Beichte als bervorgebend aus bem Bergenstriebe bes in feinem Gemiffen erschrockenen. reuigen, und in feiner Reue burch bas Bekenntniß feiner Sunde den Troft bes Evangeliums in der Absolution suchenden Gunders, und bie Beichte mar ihr nichts Underes als eben bies Suchen ber Absolution. Daber beißt es öfter, ben papistischen Lehren von ber Beichte gegenüber, bag zur Beichte genug fei, wenn ber Mensch sein Berlangen nach ber Absolution ausspreche. Daber auch Die vielen Stellen in unseren Bekenntniffchriften, in welchen es beißt, daß die Privatbeichte beibehalten werden folle "fonderlich um ber Absolution willen". Die Absolution ist bas Thun Gottes in ber Beichthandlung, und nur in ber Bezogenheit auf bieses göttliche Thun hat bie Beichte, bas menschliche Thun in ber Beichthandlung, Ginn und Bedeutung. Das Nähere über dieses Berhältniß ber Beichte zu ber Absolution wird fich uns unten ergeben, wenn wir auch von ber Absolution werben geredet haben. Wir mußten nur vorläufig ichon bier barauf hinweisen, um bas Nächstfolgende flar machen au fonnen.

Nach allem Gesagten nemlich stellte sich nun noch die viel tiefere und weiter greifende Frage: ob und wie weit denn aber überhaupt eine Beichte vor bem Diener bes göttlichen Wortes nothwendig fei? Und auch diese, seit Alters die Kirche beschäftigende Frage bat unsere Kirche viel allseitiger aufgefaßt und viel gründlicher behandelt, als irgend eine frühere Beit. Der Chrift verfehlt fich in feiner Gunde gegen Gott, gegen feinen Nächsten, und gegen bie Gemeinde, gegen ben Ersten immer und gegen die beiben Letten unter Um= ftanden; und bemgemäß fann es nun auch eine Beichte, ein Befennen ber Gunde gegen Gott, gegen ben Rachsten und por der Gemeinde geben. Sind nun alle brei Beichten noth= wendig? oder welche ift nothwendig? und ift die Beichte vor bem Diener bes Wortes in jenen breien eingeschloffen? ober ift fie noch etwas Underes, Biertes? Wir haben gefehen, daß alle diese Fragen schon in der früheren Kirche bewegt find, aber wir haben auch gesehen, daß sie bisher immer in unklarer Mischung gefangen bleiben. Die Lehrer ber luthe= rischen Kirche bagegen beben bamit an, baß sie biese vier Arten ber Beichte forglich unterscheiben. Dabei find fie weiter hinsichtlich einiger Arten biefer Beichte von Anfang ber einverstanden. Buvörderft gilt bies von der Beichte gegen Gott: Der Gunder muß feine Gunde nicht allein erkennen, fondern fie auch im Gebete feinem Gott flagen, abbitten und Ber= gebung in feinem Sohne suchen. Diese Beichte vor Gott allein ift mithin auch zur Geligkeit nothwendig, benn fie ift im Grunde nichts Anderes als die Reue felber: "ein folches Bekenntniß der Gunde vor Gott abgelegt, ift wahrhafte Reue')"; sie ift nichts Anderes als bie Manifestirung ber im Christenleben bis an den Tod nothwendig fortgebenden Buße felber. Ferner ift man einverstanden über die Beichte vor ber Gemeinde: fie gebort fich nur für folche Gunben, welche die Gemeinde geärgert haben; da ist sie nicht noth= wendig zur Geligkeit, da die Absolution nicht bei der Gemeinde

<sup>1)</sup> Apologie, Art. "Von ber Beichte und Genugthuung".

zu suchen ift; aber es ist schidtlich und in ber Ordnung, baß bas Gemeindeglied, welches burch feine Vergebung bie Ge= meinde gegraert bat, denbalb ber Gemeinde feine Reue zeige, und bie Verföhnung mit ihr nachsuche; inteffen eben beghalb gehört diese Art von Gundenbekenntnig nicht sowohl in bas Capitel von der Beichte, als vielmehr in das Capitel von ber Kirchenzucht, wo wir benn weiter von ibr reden werben. Eine ähnliche Bewandniß hat es nun zum Theil mit ber Beichte vor bem Nächsten, vor bem driftlichen Bruber. felbe fann zweierlei Art fein: Entweber ber Chrift bat Ginen feiner driftlichen Bruder burch feine Gunde verlett, geschäbigt, und geht nun zu bemselben, bekennt ihm bas ihm zugefügte Unrecht, und fucht feine Verzeihung nach. Auf Diese Art ber Beidte bezieht die Apologie die Stelle Jacob. 5, 16. Mit Dieser Art der Beichte aber hat es ziemlich dieselbe Bewandniß, wie mit bem Gundenbekenntniß vor ber Gemeinde: es ift in ber Ordnung, bag ber Chrift, wo Solches möglich ift, bie Bergeihung bes von ihm verletten Bruders nachsuche, und es wird ties im Christenleben, ba wir Alle täglich mannig= faltig fehlen, ziemlich alle Tage vorkommen, fo baß man es mit zur täglichen Buße rechnen fann; aber nothwendig zur Celiafeit ift dies nicht, ba die Berzeihung bes Bruders nicht Abfolution ift, und ba man nicht wird fagen konnen, bag ein an einem Bruder gethanes Unrecht nicht vor erlangter ober wenigstens nachgesuchter Berzeihung bes Bruders bei Gott vergeben werden tonne; und aus demselben Grunde gebort benn auch biese Urt bes Gundenbekenntniffes gar nicht in Die Beichte hinein. Dber bie Beichte por bem driftlichen Bruder fann zweitens barin bestehen, bag ber Gunder in bem Rummer um feine Gunde fich einen erfahrnen Chriften. zu welchem er perfonliches Bertrauen bat, aussucht, bemfelben vertraulich seinen Fehltritt offenbart und seine Reue aus= spricht, in der Absicht, von demfelben nicht allein brüderlichen Rath zu empfangen, sondern auch mit dem Evangelium getröftet zu werben. Das ift benn bie eigentliche Beichte vor bem Bruder, und ift in ber That wirkliche Beichte, weil fie bas Evangelium und in bemselben ben Trost bes Gewissens sucht. Auch hat man diese Art der Beichte stets in der Kirche gekannt und geübt; schon z. B. Origenes kannte und empfahl sie. Daneben aber ist man auch nie in der Kirche darüber zweiselhaft gewesen, daß diese Art der Beichte zur Seligkeit nicht nothwendig, sondern eine Sache individuellen Bedürfenisses, und darum eine Sache der Freiheit sei. So erklären sich denn auch die Lehrer unserer Kirche über dieselbe!). Demnach bleiben uns zu weiterer Erwägung nur die Beichte vor Gott allein im Herzen, und die eigentliche Beichte gegen den erfahrenen Christenbruder übrig, zu welchen dann drittens die Beichte vor dem verordneten Diener des Worts hinzuskommt; und die weitere Frage ist: wie sich die lestere zu den beiden ersteren verhalte?

Ueber die Antwort auf diese Frage sind nun die Lehrer unserer Kirche nicht von vorn herein einerlei Meinung geswesen; und die Antwort, bei welcher unsere Kirche schließlich practisch stehen geblieben ist, hat ihre Geschichte gehabt. Diese Geschichte verdiente eine recht eingehende specielle Behandlung; wir müssen bei solgenden Andeutungen stehen bleiben?). Meslanthon ging von der strengeren Ansicht aus, daß Beichte vor dem Diener des Bortes absolut nöthig sei; so muß man schließen, wenn er in der ersten Ausgabe seiner Loci sagt: absolutio privata sic necessaria est ut baptismus. Später hat er seine Ansicht nach der weniger strengen Seite hin modissicirt. Luther dagegen ist in seiner früheren Zeit geneigt, die Beichte vor dem Diener des Bortes ganz auf eine Linie mit der Kath und Trost suchenden vertraulichen Herzensergießung gegen einen ersahrenen Christenbruder zu stellen. Es gilt ihm

') Man vgl. 3. B. Luther's Aeußerungen in ber bem Katechismus angehängten "Rurgen Bermahnung ju ber Beichte".

<sup>2)</sup> Bgl. Luther's Büchlein Bon ber Beichte v. J. 1521. Walch. Ausg. XIX, 1015 ff. Luther's Ster Sermon wider Carlstadt v. J. 1522. Ebendas. XX, 56. Carlstadt's Schrift Bon Empfahung bes beiligen Sacraments. Wittenb. 1522. Chemnitii Exam. Conc. Trid. II, 532—534. 547. ff.

nur für zufällig, wenn ber Gunder feine Beichte, weil er gu bem Diener bes Wortes perfonliches Bertrauen hat, vor biefen trägt; und in natürlicher Folge erscheint ihm bann auch bie Beichte vor bem Diener bes Wortes als eine Sache indi= viduellen Bedürfnisses und Beliebens. Auch fommt in ben früheren Schriften Luther's bin und wieder die Anschauung vor, daß er bie Beichte vor dem Pfarrer gleich ftellt dem Be= kenntniß der Gunde vor der Gemeinde: der Pfarrer gilt ibm bann als ber "anstatt ber Gemeinde" Stehende, als beren Repräsentant; und natürlich erstreckt er bann biefe Beichte nur auf die öffentlichen, die Gemeinde ärgernden Gunden. Diese Ansichten aber, Die Luther zum Theil noch in dem auf ber Wartburg verfaßten Buchlein "Bon ber Beichte" vor= getragen batte, wurden nun von Carlstadt aufgegriffen, und practisch babin angewandt, daß er bie Beichte vor ber Communion und die Absolution durch ben Diener bes Worts gang aufhob. In ber oben angezeigten Schrift fteift er fich barauf, daß der herr, wegen der Worte "jur Bergebung ber Gunden" in ben Einsetzungsworten, burd ben Relch bes Nachtmahls die Gunden vergebe, und zieht baraus ben Schluß: "Willft Du nun Bergebung ber Gunben zuvor in ber Beichte erlangen, was willst Du bann mit bem Sgerament thun? Wenn Du Bergebung ber Günden zuvor willst haben, ehe Du bas Sacrament empfängft, und barnach bas Sacrament gebrauchen, fo mußt Du ja ben Worten Chrifti feinen Glauben geben." Neberdem aber, fährt er fort, geben die Worte des Berrn von der Schluffelgewalt ("Bas ihr bindet u. f. w.") lediglich auf die öffentlichen, die Gemeinde ärgernden Gunden, und find ferner nicht zu ben Paftoren allein, sondern auch zu ben Laien gesagt, woraus "folgt, baß kein Pfaff ohne einen drift= lichen Saufen fann binden". Demnach ift Die Absolution burch ben Diener bes Worts nichts als "ein erbichtet Form eines elenden Pfaffen" und "es ist ein jammerlich und greulich Ding, daß ich einem Pfaffen glaube, fo er mich absolvirt". Un diesen Consequenzen ward Luther benn boch bedenklich. und fprach in bem letten ber acht Sermone, bie er nach ber Rudfehr von ber Wartburg gegen Carlstadt hielt, von ber Beichte und Abfolution. Er halt ba gwar noch jene feine ältere Anschauung fest, welche die Beichte vor dem Diener bes Wortes mit dem vertraulichen Beichten vor einem driftlichen Bruder in Parallele bringt; aber er unterscheidet erftens Diese Beichte völlig von dem in bie Lehre und Praxis bes Bannes gehörigen öffentlichen Gundenbefenntniß vor ber Gemeinde; er führt weiter viel bestimmter und nachbrudlicher jene oben von uns bargelegten subjectiven Bedürfniffe aus, welche ben Chriftenmenschen immer treiben werden, nächst ber Beichte vor seinem Gott auch Menschen, sogar einzelne Ber= gehungen zu beichten; und er stellt endlich als Dasjenige, was in der Beichte vorzugsweise gesucht werde, die Absolution hin. Die lettere begreift er als die Application bes Worts ber Gnabe an ben einzelnen Gunber; und wenn Carlftatt gemeint hat, bag es berfelben nicht bedürfe, weil burch ben Relch des Nachtmahls Vergebung ber Günden ertheilt werbe, fo erwiedert er: "Unfer Gott ift nicht fo farg, bag er uns nur eine Absolution und nur einen Troftspruch gelaffen hatte, ju Stärke und Tröftung unferes Gewiffens; fondern wir haben viel Absolution im Evangelio (im Wort, in der Taufe, im Abendmahl), und find reichlich mit viel Tröftungen über= schüttet. Welche Tröftungen und Busagungen wir nicht ver= achten follen, fie von unferen Brudern gu forbern und gu hören". Er schließt die ganze Ausführung mit ben Worten: "Ich kenne ben Teufel wohl; hättet ihr ihn auch so wohl er= fannt als ich, ihr hättet die heimliche Beichte nicht also in ben Wind geschlagen." Die Gründe aber, welche Luther bier ber Beichte vor Menschen unterstellt, mußten im Berfolge felbst babin führen, daß man bie Beichte vor bem verordneten Diener bes Wortes nicht mehr auf gleiche Linie mit ber vertraulichen Bergensergießung gegen einen erfahrenen Bruber stellte.

War nemlich die Beichte "sonderlich um der Absolution willen" da, so mußte sie auch da geschehen, wo die Absolution zu suchen war. Diese zu ertheilen aber konnte, da die

Absolution als eine Vollziehung und Sandlung bes Wortes Gottes an bem Gunber mit Recht gefagt marb, nur bem= jenigen gutommen, bem bie Theilung bes Wortes Gottes gufommt. Und je mehr nun Luther felbst und feine Kirche von ben früheren gerfließenden Anschauungen Luther's zu einer festeren Unficht über bas Predigtamt übergingen, und erkannten, daß jum Predigtamt und alfo auch jum Abfolviren ber allgemeine Christenberuf nicht hinreiche fondern eine vocatio specialis gehöre, um fo mehr mußten fie barauf bestehen, baß ber Gunder die Absolution bei dem verordneten Diener bes Worts nachsuche. Aus biefen Prämiffen beraus - beren Folgerichtigkeit und erft bann völlig flar vorliegen fann, wenn wir unten von der Absolution, Schlüffelgewalt, und beren Berhältniß zum Predigtamt geredet haben werden bilbete fich eine von jener früheren wesentlich verschiedene Doctrin und Praxis hinfichtlich ber Beichte. Boran ftand ber Sat, ben Chemnit ) furz babin pracifirt: Licet claves traditae sint ipsi ecclesiae, sicut veteres recte tradunt, nullo modo tamen sentimus, quemvis Christianum promiscue sine legitima vocatione debere vel posse usurpare aut exercere ministerium verbi et sacramentorum. Sicut vero in casu necessitatis veteres dicunt, quemvis christianum laicum posse sacramentum baptismi administrare, idem etiam de absolutione dixit Lutherus, in casu necessitatis, ubi non adest sacerdos: et nihil aliud dixit, quam quod ex veterum sententia de casu necessitatis dicunt Longobardus et Gratianus. War aber bie Absolution, nur ben Rothfall ausgenommen, bei bem verordneten Diener bes Worts zu suchen, fo stellte fich auch Die Forberung ber Beichte vor bem Diener bes Worts von amei Seiten ber. Auf ber einen Scite mußte bas Predigt= amt begebren, daß Diejenigen, welche von ihm die Abfolution begehrten, ihm auch vorher beichteten b. h. ihm bezeugten, baß bie Bedingungen ber Absolution, Reue und Glauben. Erfenntniß ihrer Gunde und Erfenntniß Chrifti und feiner

<sup>&#</sup>x27;) A. a. D. S. 547.

Gnabe, in ihnen vorhanden seien. Denn allerdings ist bas Predigtamt nicht ein Richteramt und baber auch nicht gur Ausforschung gesett, aber anderer Seits foll es auch nicht Die Perlen por bie Gaue werfen, und folglich nicht bie Abfolution ertheilen, wo dafür die Borausfetzungen nicht gegeben find. Es fann baber nicht bie Enumeration einzelner Gun= ben, wohl aber kann und muß es begehren, daß der die Ab= folution Nachsuchende mittelft einer confessio generalis ihm von feiner Reue und feinem Glauben Gewißheit gebe. Daber fagt Chemnig'): Si enim aliquem absolverem, de quo plane ignorarem, an ex verbo dei esset prius institutus de peccato, poenitentia, fide in Christum, gratia dei et remissione peccatorum, non recte administrarem potestatem remittendi peccata. Item si ignorarem, an quis poeniteret vel crederet, vel si scirem, esse quem impoenitentem et incredulum, et tamen ipsi pronunciarem sententiam remissionis, non recte facerem. Tale igitur judicium, et talis cognitio requiritur, ut minister intelligat, eum, qui absolutionem petit, doctrinam intelligere, peccata agnoscere, poenitentiam agere, et in Christum credere. Darnach konnte man benn immerhin noch frei laffen, ob Jemand die Privatabsolution nachsuchen ober fich nicht lieber mit ber allgemeinen Absolution, wie fie in ber gemeinen Predigt bes Evangeliums erfolgt, begnügen wollte; aber wenn Jemand die Privatabsolution begehrte, fo mußte man auch zwar nicht eine Enumeration einzelner Gun= ben, aber eine confessio generalis b. h. eine Beichte von ihm begehren, in welcher er, wenn auch nur im Allgemeinen ohne Erzählung einzelner Vergebungen, feine Reue und feinen Glauben ausspricht. Dabei muß man aber im Sinn haben, bag bie von ber bamaligen Kirche verlangte consessio generalis nicht zu verwechseln ift mit bemjenigen, was wir allgemeine Beichte nennen. Die bamalige confessio generalis bildet ben Gegen= fan zu ber Enumeration ber einzelnen Gunden und besteht barin, bag ber Beichtenbe im Allgemeinen feine Reue und

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 545.

feine Hoffnung auf Chriftum ausspricht; fie ift also nur rudsichtlich bes Inhalts generalis, rudsichtlich bes Beichtenben aber ift fie Einzelbeichte; unfere alte Rirche kannte es nicht anders, als daß jeder Einzelne beichte. Dagegen verfteben wir jest unter allgemeiner Beichte, wenn nicht Jeber für fich allein, fondern alle in einem Saufen beichten; es bezieht fich ba bas Prädicat "Allgemein" auf die Bahl ber Beichtenden. Alfo auf der einen Seite begehrte bas Predigtamt, wenn es absolviren follte, vorher bie Beichte zu hören. Auf ber an= bern Seite trieb aber auch bas subjective Bedürfniß, bas überhaupt zum Beichten trieb, vorzugsweise zu ber Beichte vor bem verordneten Diener bes Worts. Zwar bemuthigen fann man fich auch, wenn man einem Bruber feine Gunben entbeckt, und Rath kann man sich ba auch holen. Aber was vorzüglich zur Beichte treibt, wird immer Die Abfolution fein. Und wenn man nun auch recht gut weiß, bag Gottes Wort feine Wirkung thut, wo und von wem immer es geredet wird, fo wird boch bas geängstete Gewissen niemals von ber richtigen Argumentation laffen, baß es sicherer und barum geratbener fei, bas Wort ber Absolution bei bem verordneten Diener gu fuchen, ber für bie rechte Theilung beffelben amtliche Ber= anlaffung hat, ale bei bem driftlichen Freunde, ber nicht rite vocatus ift, ber feine amtliche Berantwortung für Die Theilung bes Worts bat, und bei bem fich baber aus ber Ufurpation auch leicht trübente Präsumtion erzeugen wirb. Und wenn es nun boch feine andere Form ber Nachsuchung ber Absolution giebt als eben bie Beichte, fo feben wir, baß felbst von biefer subjectiven Seite ber die Beichte von bem verordneten Diener bes Worts eine andere Stellung gewinnen mußte, als bie vertrauliche Bergensergießung vor einem Freunde.

Dem gemäß läßt benn auch die spätere Doctrin die Bergleichung der Beichte vor dem verordneten Diener des Borts, vor dem Träger des Amts, das die Versöhnung predigt, mit der privaten Herzensausschüttung vor dem christlichen Freunde ganz fallen. Es ist das einer der Punkte, wo der spätere und der frühere Luther, und wo Luther und seine

Rirche eben nicht gang zusammen ftimmen; man foll bas auch nicht, wie Chemnit in ber oben citirten Stelle, mit ber Behauptung bemänteln, als habe Luther es felbst niemals anders gemeint; er hat allerdings zu Anfang gemeint, als ob zwischen ber Beichte por einem Freunde und ber Beichte por bem Diener bes Worts gar fein Unterschied fei, weil er in ber Lehre von ber Absolution, von ber Schluffelgewalt, vom Amte noch nicht durchgebildet mar. Dagegen gablt nun Chemnig1) auch die verschiedenen Arten des Gundenbekenntnisses por Gott allein, vor dem Nächsten gur Berföhnung, vor bem Bruder Raths und Troftes halber, vor dem verordneten Diener bes Worts, vor ber öffentlichen Gemeinde auf. Aber es fällt ihm nicht ein, die Beichte vor bem Paftor mit ber Bergensergießung gegen ben driftlichen Freund ober auch mit bem öffentlichen Gundenbekenntniß vor ber Gemeinde in irgend eine Beziehung zu bringen. Bielmehr führt er Die Beichte vor bem Diener des Worts unter einer besonderen Rummer auf und als eine besondere Art des Gundenbefenntnisses, indem er fie vielmehr nur mit ber Beichte vor Gott allein in Berbindung bringt, und nachweift, daß es schriftgemäß fei, nicht allein vor Gott im Bergen, sondern auch vor bem be= rufenen Diener feines Wortes zu beichten, ba auch David vor Nathan, Die Pharifaer vor Johanne, Die Gunderin u. s. w. vor Jesu gebeichtet hatten. In ber That ift bie Beichte vor Gott allein Die einzige andere Urt ber Beichte, mit welcher bie Beichte vor bem Diener bes Wortes fich in Beziehung bringen läßt, benn bie Person bes Dieners fucht ber Beichtende nicht, sondern das von demselben verwaltete Wort Gottes und die barin enthaltene Absolution. Ja, Johann Gerhard') läßt in der Aufgählung der verschiedenen Arten bes Gundenbekenntniffes ichon bie Bergensergießung por bem driftlichen Bruber gang fallen, und nennt nur bie Beichte vor Gott allein, vor ber öffentlichen Gemeinbe, vor

<sup>1)</sup> A. a. D. 532.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) LL: theoll. VI, 275.

bem Diener bes Worts, und vor bem beleidigten Nächsten Zwecks ber Abbitte und Berfohnung. Denn inmittelft waren Die lutherischen Kirchenordnungen hierin vorangegangen. Go theilt die Lippische RD. v. J. 1538') folgender Maagen ein: "Die Schrift balt uns breierlei Beichte vor: Die eine wird göttlich genannt, barum baß fie Gott bem Allmächtigen beim= lich und verborgen allein gethan wird, wenn menschliches Berg erschrocken, zaghaft, bebrobet, und geangstigt wird; von welcher Gottesbeichte David in etlichen Pfalmen gedacht Pf. 19. 23, 32, 51, 69. Die andere Beichte ift, welche ben Menschen geschieht, Die in göttliches Predigtamt gesetzt, Gottes Wort zu predigen, die Sacramente auszutheilen, zu lösen und zu binden. Bon biefer Beichte fteht in Matth. 16. 18. Joh. 20 und ift biefe Beichte nütlich und beilfam. - Die dritte Beichte wird genannt die bruderliche Beichte, Die aus Gottes Befehl von den Chriften gehalten wird, und Matth. im 15. und 17. und Luca 17 und Jacobi 6 vermeldet wird." Also auch diese AD. kennt nur bas Schuldbekenntniß vor bem beleidigten Rachsten Zwecks Abbitte und Berföhnung.

Danach bestimmte sich benn auch von frühe her die Praxis. Luther war zur Zeit seiner früheren Anschauungen geneigt, von dem Grundsaße aus, daß die Beichte nur vor Gott zur Seligseit allein nöthig sei, cs ganz wie in der alten Kirche dem Gewissen des Einzelnen zu überlassen, wie er und ob er zum Sacrament gehen wolle. Aber von Anderem abzesehen, mußte das Dringen auf die Nachsuchung der prizvaten Absolution von selbst darauf führen, auch die Beichte zu sorden. Schon im J. 1525 kam man in Wittenberg dahin, daß man der Gemeinde erklärte, bisher habe man Jeden zum Sacrament zugelassen, wie er habe kommen wollen, aber es gehe so nicht weiter; künstig werde man Niemanden mehr zulassen, der nicht wisse was er glaube und was das Sacrament sei, und solle deshalb künstig mit den Abendmahlszgästen vorher ein Beichtverhör gehalten werden. Der "Unter-

<sup>1)</sup> Bei Richter II, 495.

richt ber Visitatoren an die Pfarrherren im Churfürstenthum Sachsen" v. J. 15281) befiehlt bann ichon ben Paftoren, die Leute zu vermahnen daß fie beichten, Riemanden zum Abend= mahl unverhört zuzulaffen, und in foldem Verhör auch bie Leute gu "ermahnen, daß fie beichten, damit fie unterrichtet werden, wo fie irrige Falle hatten in ihren Gewiffen, auch damit sie Troft empfangen, wo rechte reuige Bergen find, fo fie die Absolution hören." Dem entsprechend halten benn auch die Augsb. Confession, beren Apologie, und die schmalkaldis fchen Artifel die Privatbeichte um der Privatabsolution willen fest, und begehren, daß die Leute ohne dieselbe nicht jum Abendmahl zugelaffen werden follen. Einmal freilich tauchen bie älteren Gebanken Luthers noch wieder auf, wenn er im 3. 1538 zu ber oben angeführten Stelle bes Unterrichts ber Bisitatoren folgende Anmerfung macht: "Sonderlich foll man den Leuten die Absolution (welche im Pabstthum gang geschwiegen) reichlich in der Predigt ausstreichen, baß sie ein göttlich Wort sei darin einem Jeglichen insonderheit die Sünden vergeben und los gesprochen werden, baburch ber Glaube gestärkt und bewegt wird. Doch fo fern, daß es Alles frei bleibe, denjenigen unverboten, die derfelben Absolution brauchen wollen, und von ihrem Pfarrheren vielleicht lieber haben (als von einer öffentlichen Kirchenperson) benn von einem Anderen, auch vielleicht nicht entbehren können. Wiederum Diejenigen ungezwungen Guvor fo sie wohl bericht im Glauben und in der Lehre Chrifti sind) fo allein Gott beichten wollen, und bas Sacrament barauf nehmen; Die soll man nicht weiter zwingen. Denn es nimmt es ein Jeber auf fein Gewiffen." Aber biefe Privatmeinungen Luther's gewinnen feinen Gin= fluß mehr. Alle alten lutherischen Kirchenordnungen ordnen Die Beichte vor dem Pastor vor die Communion; wir werden bie Stellen unten feben.

Dabei sieht unsere Kirche solche Beichte nicht als eine Sache der absoluten Nothwendigkeit an. Sie behauptet nicht,

<sup>1)</sup> Bei Richter, I, 92:

baß ein foldes Inftitut in ber beiligen Schrift angeordnet und eingesett fei, wenn gleich sie behauptet, bag die bemfelben gu Grunde liegende Sache ichriftgemäß und im gangen ordo salutis gegeben sei. Sie behauptet auch nicht, bag ohne folde dem Paftor abgelegte Beichte feine Bergebung ber Sünden noch Seligfeit gefunden werben könne. Denn allerbings ift zur Geligkeit nur bie Absolution nothwendig, welche aber nicht absolut nothwendig Privatabsolution zu sein braucht, sondern auch aus ber gemeinen Predigt bes göttlichen Wortes entnommen werden fann. Aber fie hielt bafür, bag nicht allein bas firchlich padagogische Intereffe fondern auch ein tief im Chriftenleben begründetes inneres Bedürfnig bie Privat= beichte empföhlen, erkannte barin, baß fich im geschichtlichen Berlaufe der driftlichen Kirche Dies Inffitut gebildet batte. eine gesunde und richtige Entwickelung, achtete baber für richtig, dies Institut nur mit Weglaffung ber Enumeration und ber Lehre von ber Nichtvergebbarkeit ber nicht gebeichteten Sunden beizubehalten, und bielt fich berechtigt, nicht allein ihren Gliedern die öftere Nachsuchung ber Privatabsolution zu empfehlen sondern auch von den die Privatabsolution Nach= suchenden die Privatbeichte zu forbern, und ihre Glieber zu lehren, daß, ob auch die Privatbeichte nicht absolut nothwendig fei, boch ber fie nicht Suchende, vielmehr fie Berachtende und Bernachlässigende bamit feiner Buffertigkeit und feinem Beiligungseifer ein bedenkliches Zeugniß ausstelle. Dahin faßt 3. Gerhard') die Sache furz gusammen: Privata coram ecclesiae ministro confessio -- quamvis non habeat expressum ac speciale mandatum ac proinde non sit absolutae necessitatis, tamen cum plurimas praestet utilitates - ac disciplinae ecclesiasticae pars sit non postrema. publico ccclesiae consensu recepta, ideo nequaquam temere vel negligenda vel abroganda, sed pie ac in vero dei timore, praesertim ab illis qui ad sacram synaxin accedunt. usurpanda.

<sup>1)</sup> A. a. D. VI, 276.

Das ift bie lutherische Privatbeichte. Von jeher haben Ratholiken und Reformirte in ihrer Polemik gegen die luthe= rische Kirche sich nicht gescheut, biefe lutherische Privatbeichte für mit ber papistischen Ohrenbeichte ibentisch zu erklären. Much jett, wo man fich lutherifder Seits bemüht, zu der vom Rationalismus abgeschafften Privatbeichte zurudzukehren, wird, um biefen Bemühungen Sinberniffe in ber öffentlichen Meinung zu bereiten, gern zu biefem Manoeuvre gegriffen, baß man die lutherische Privatbeichte als ein Residuum ber papistischen Ohrenbeichte und ihre Wiedereinführung als eine Rudfehr gum finfteren und hierarchischen Mittelalter barfiellt. Aber Nichts fann unwahrer und unredlicher fein. Allerdings unterscheidet sich die lutherische Privatbeichte von der allgemeinen Beichte ber Reformirten und ber Rationalisten barin, baß fie allen Christen rath zu beichten um der privaten Absolution willen, und daß fie von jedem Beichtenden verlangt, baß er felbst für sich sein Gundenbekenntniß ablege. Aber fie unter= scheibet fich nicht minder von ber romischen Ohrenbeichte barin, baf fie bie Enumeration ber einzelnen Gunben nicht verlangt, vielmehr bem Einzelnen frei läßt, ob und wie viel Einzelnes er im Drange feines Gewiffens feinem Beichtvater bekennen will, ihrer Seits mit ber generellen, aber perfonlich von jedem Beichtenden abgegebenen Erklärung bes Schuld= bewußtseins zufrieden ift, und babei ben Sat, bag nur bie gebeichtete Gunde vergebbar fei, verwirft. Dies wird fich uns vollends bestätigen, wenn wir unten auch die rituelle Seite ber lutherischen Privatbeichte betrachten werben.

War nun die lutherische Kirche schon hinsichtlich der contritio und der consessio zu sehr wesentlichen Abweichungen von der Lehre und Praxis der bestehenden Kirche genöthigt, so war dies nothwendig noch mehr hinsichtlich der satissactio als des dritten Stücks des sacramentum poenitentiae der Fall, denn gerade hier, in der Lehre, daß Bergebung der Sünden durch unser Thun, durch unser Genügen und Abbüßen, erlangt werden müsse, lagen ja die tiefsten Wurzeln des Unchristenthums. Unsere Kirche läugnet nun nicht, daß um der Gerechtigkeit

Gottes willen die Sunde nicht ohne Genugthuung, active und paffive, vergeben werden konne, aber fie laugnet, daß ber Mensch burch sein Thun und Leiben genug zu thun vermoge, und behauptet nach ber Schrift, bag ber Berr Chriftus für uns bas Gefet erfüllt und die Strafe getragen habe, und daß barum dem Menschen, welcher biefes Berdienft Chrifti im Glauben ergreife und fich aneigne, Solches von ber Gnade Gottes zur Gerechtigfeit gerechnet und die Gunde, Schuld und Strafe, vergeben und erlaffen werde. Wir geben biese Kundamentallebre unserer Kirche mit Chemnit' furzen Worten:1) Certissimum est, deum peccata remittere, non ex aliqua levitate, quasi sublata lege non curet jam amplius peccata nec irascatur illis. Ipse enim propriis digitis legem conscripsit, ipse sua voce promulgavit comminationes de ira sua adversus peccata, de reatu et suppliciis peccatorum. Et illa legis sententia usque adeo firma et immota est, ut facilius sit coelum et terram ruere, quam unum legis vel minimum apicem cadere, quin impleatur vel obedientia vel poena Matth. 5, 15. Deus igitur peccata in legem suam commissa non remittit sine intercedente satisfactione, qua legi suae et obedientia et poena plenissime et perfectissime ita satisfiat, ut per eum et ira ejus propitietur, et supplicium peccatis debitum tollatur. Talem vero satisfactionem propitiatoriam et reconciliatoriam, pro peccatis meritoriam remissionis peccatorum, et abolitoriam mortis acternae nullus homo peccator pro se nec ulla creatura praestare potuit. Ne igitur totum genus humanum in aeternum periret, factum est mirabile illud divini consilii decretum, de incarnatione filii dei, ut is mediator noster in assumpta sine peccato nostra natura pro nobis legi subderetur, peccatum, reatum peccali, iram dei, et supplicia peccatorum totius mundi in se derivata portaret, et pro illis perfectissima sua obedientia et sanctissima passione deo patri satisfaceret, atque ita impetraret redemtionem, propitiationem, reconciliationem, remis-

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 552.

sionem peccatorum, liberationem ab ira dei, a condemnatione et morte aeterna. Hanc vero redemtionem per Christum dei gratia proponit peccatoribus poenitentiam agentibus, ut sit nostrum propitiatorium per applicationem et seu apprehensionem fidei ad remissionem peccatorum Rom. 3, 25. Et haec sola, nulla vero alia est satisfactio pro peccatis propitiatoria, reconciliatoria mortis aeternae 1 Joh. 2, 2. 1 Tim. 2, 5. 6. Gal. 4, 4. 5. — In reconciliatione igitur peccatoris cum deo omnino necessarium est, deo offerre et irae ejus opponere satisfactionem pro peccatis, sed illa non consistit in nostris vel actionibus vel passionibus, vel ex toto, vel ex parte; sed in solidum est unica satisfactio obedientiae et passionis filii dei mediatoris pro nobis praestita. Illam fides apprehendit, et ponit inter iram dei et inter peccata nostra!).

Mit diesem einfachen Zurückgehen auf Gottes klares Wort und Werk gewann dann unsere Kirche die Möglichkeit, die immer wachsende Last von selbsterwählten Werken und Bußen von sich zu wersen, unter welchen die Kirche seit dem Hirten des Hermas in progressivem Maaße geseufzt hatte: sie verwarf jene ersonnenen Bußmittel, die für die durch die Sünde verwirkte Strafe eintreten sollten, obgleich sie hinsicht. lich mancher derselben, namentlich der älteren, des Almosens z. B. und der Fasten, bereitwillig anerkannte, daß sie in anderem Betrachte gute Dinge und auch von asketischem Werthe seien; sie verwarf nicht minder die opera supererogatoria, durch welche die mangelhafte Gesetseserfüllung ersest werden sollte, als selbsterwählte Gottesdienste; sie verwarf vollends den Ablaß, in welchem sich alle jene fehlerhaften Satisfactionen zur Carricatur zusammen faßten — wie das Alles hinreichend bekannt ist.

Aber sie gewann eben damit auch die Möglichkeit, ben wirklichen tiefen Bedürfnissen, welche dem Satisfactionswesen zum Grunde lagen, eine wahre Befriedigung zu schaffen.

Dgl. hiezu Augsb. Conf. Art. 12. 25. Apologie, die Artifel "Bon der Buße" und "Bon der Beichte und Genugthuung".

Eine ber tiefften Wurzeln bes Satisfactionswesens ift bas, bag bas natürliche Menschenherz, ausgehend von dem richtigen Sate, daß für Die Gunde Strafe gehört und baß ber Gunde Strafe bas Uebel ift, es niemals laffen wird, fich bas ihm zustoßende Uebel als Strafe feiner Gunden angurechnen, und einer Seits auf folch Uebel feine verdiente Strafe abzurechnen, anderer Seits fich willfürliche Uebel auszudenken und aufzulegen, um bamit feine verdienten Strafen abzubugen. In folden Gedankenreihen bes natur= lichen Menschenbergens fanden jene, Die gange römische Satis= factionstheorie beherrschenden Lehren ihren Salt bei ben menschlichen Gemüthern: bag bie burch Tobfunden verdiente Strafe ber ewigen Verdammniß burch die Buffe in zeitliche Strafen verwandelt, bag von biefen zeitlichen Strafen nur ein Theil burch die Absolution erlassen werde, und bag ber Rest entweder im Fegefeuer ober burch Satisfactionen in Diesem Leben abgebüßt werben muffe. Unferer Rirche nun gab die Lehre von der alleinigen und ausreichlichen Genug= thung Christi die Möglichkeit, Dieses ganze Capitel von Strafe und Uebel zur Beruhigung ber Gemuther folgender Maagen aus einander zu legen: Der Tod Chrifti ift bie rechte Genugthuung für unfere Schuld und für unfere ewige Strafe, und in bem Glauben, ber ja nicht ohne bie Schmerzen . und Strafen ber Reue ift, empfangen wir um Christi willen bie Erlaffung nicht allein ber Schuld, sondern auch ber emigen Strafe. Dagegen zeigen bie Schrift und bie Erfahrung, baß auch die Verföhnten nach erlangter Vergebung ihrer Gunden in diesem Leben nicht allein den gemeinen Trübsalen unterworfen bleiben, sondern zuweilen auch um besonderer ihrer Gunden willen mit besonderen Strafen beimaesucht werden. Mun aber find biefe zeitlichen Strafen bei ben Berfühnten gar etwas Underes als bei den Gottlosen, welche die Gnade in Chrifto nicht gefucht noch gefunden haben: Bei Diefen find fie wirkliche Strafen, mit bem Stachel ber Schuld geschärfte Uebel, Zeichen bes göttlichen Borns und bes fünftigen Gerichts; bei Jenen find fie ohne ben Stachel ber Schuld,

väterliche Buchtigungen, nicht Zeichen, bag Gott noch trop ber Bergebung einigen Born gurudbehalten habe, fonbern Buchtmittel, um fie vor Leichtsinn, Unbeständigkeit, Rudfall, Sicherheit zu bewahren, Uebungen im Glauben, in der Gedulo, in ber Demuth, Läuterungsmittel, auch bienlich gur Warnung für Andere. Aus welchem Allen benn erhellt, daß fie weder bazu bestimmt sind, noch dazu taugen, die Bergebung Gottes zu verdienen, ober die emige Strafe zu compensiren. Sobann zeigen Schrift und Erfahrung allerdings, daß Gott die im Glauben an seinen Sohn Berföhnten bald mit folden zeitlichen Strafen verschont, bald ihnen dieselben mildert ober wieder abnimmt. Aber ber Weg, zu folcher Schonung oder Uebersehung zu gelangen, wird nicht ber fein, daß der Mensch ein gewisses Maag felbitgeschaffenen Uebels auf fich nimmt, als ob er Gott Ziel und Maaß bestimmen könnte, wie und wie lange Er ihn beimsuchen könnte. Sondern, wenn der Mensch die göttliche Beimsuchung in Demuth und Ergebung auf sich nimmt, barinnen feinen alten Menschen je mehr und mehr verläugnet und ertöbtet, und sich im neuen Gehorsam übt, furz burch eine gange, bas Leben umfaffende Buge wird ber Mensch die göttlichen Beim= suchungen von sich wenden, weil damit ihr Zweck, Erziehungs= mittel für ihn zu fein, erreicht und sie also überflüffig werden, nach bem Wort Pauli 1 Cor. 11, 31. 32. Damit war jenen Gedanken des Menschenherzens ein anderer, wirklich der Beiligung förderlicher Weg gewiesen1).

Aus dem Allen folgte denn aber weiter für die Absfolution, daß dieselbe keine Bollmacht und Macht hat, zeitliche Strafen zu erlaffen, oder Satisfactionen aufzulegen. Bielsmehr erläßt sie kraft des Berdienstes Jesu die Schuld und die ewige Strafe. Noch viel weniger erstreckt sich ihre Macht und ihr Auftrag über diese Welt in das Fegeseuer hinüber.

<sup>1)</sup> Bgl. Apolog. ber Augeb. Conf. in ben Artifeln "Bon ber Buße" und "Bon ber Beichte und Genugthuung". Chemnit. 1. c. p. 555. ff. Gerhard 1. c. p. 316.

Eine zweite Wurzel, die die römische Satisfactionstheorie in ben Gebanken bes natürlichen Menschenbergens bat, ift ber Cat, bag Bergebung ber Gunden boch nicht ohne Befferung bes Lebens erfolgen konne. In biefem Sate fant bas gange Beer ber Entfagungen und ber asketischen Uebungen seine Grundlage. Da läugnet nun unsere Kirche feineswegs, baß ber zu Gnaben Angenommene auch fein Leben beffern muffe, wenn er bie Begnadigung nicht wieder verscherzen wolle; auch läugnet fie nicht, daß asketische Uebungen, je fester bem Bergen bes Menschen die Mafel des alten Abam eingebildet find, um fo nüklichere padagvaische Dienste in Diefem Beiligungsprocesse thun konnen. Aber sie verwirft guvorberft alles Gelbsterwählte und Gelbstgemachte, und besteht barauf, baß ber Mensch vor allen Dingen sich im Salten ber gebn Gebote, in der gemeinen Chriftentugend übe; fie laugnet ferner, baß diefer Besserung und bem Thun, in welchem sie sich voll= gieht und beweift, irgend wie eine Gnade verdienende und satisfactorische Bedeutung zufommen könne, weil ber Mensch Die gemeine Tugend an fich schuldig ift, dem Selbsterwählten aber überhaupt gar fein Berdienst zukommt; fie läugnet endlich. daß die Lebensbefferung im Ginne ber wirkenden Urfache ber Bergebung der Sunde vorangeben fonne, da vielmehr, ebe nicht Bergebung ber Gunden ba fei, auch nicht Leben und Seligkeit da fein konne. Im Gegentheil, lehrt fie, ift bie Lebensbefferung die rechtschaffene Frucht ber Buge, eine Gelbftfolge bes Glaubens, und bie nothwendige Bethätigung bes im Glauben an das Berdienst Jesu wiederbergestellten Berhältnisses mit Gott. Wenn baber die Apologie der Augsb. Conf. im Artifel "Bon ber Buge" fagt: "Bollte Jemand (ben zwei Studen ber Buge, Reue und Glauben) einen britten beifügen, nemlich wurdige Früchte ber Bufe, d. b. eine Umwandlung des gangen Lebens und Wandels gum Beffern. fo haben wir Nichts dawider" - fo ift die lutherische Doctrin in diese Concession nicht nachgefolgt, benn die Lebensbefferung fteht nicht in dem nemlichen Berhältniffe gur Gundenvergebung wie Reue und Glaube: Reue und Glaube find Boraus= fetungen ber Gundenvergebung, ohne welche dieselbe nicht eintreten fann, mahrend die Lebensbefferung Folge ber erlangten Bergebung ift; bas Ausbleiben ber Lebensbefferung fann nur Die eingetretene Bergebung wieder zunicht machen, aber bas Eintreten ber Bergebung ift nicht von ihr abhängig, mahrend bas Ausbleiben ber Reue und bes Glaubens bas Eintreten ber Gundenvergebung behindert. Aus diefer Erwägung ift die lutherische Doctrin bei der correcteren Fassung der Augu= ftana fteben geblieben, welche nur zwei Stude ber Buge, Reue und Glauben, gablt, und bann (im 12. Artifel) fort= fährt: "Darnach foll auch Befferung folgen, und baß man von ben Gunden laffe; benn bies follen bie Früchte ber Buße fein, wie Johannes spricht Matth. 3: Wirket recht= schaffene Früchte ber Buge" - und hat fich begnügt, in ber Beichtformel die Beichtenden nach ber Anrufung ber Gnabe Gottes in Chrifto Befferung ihres Lebens versprechen gu laffen. Andere Beweise bafur, wie unsere Rirche Die For= berung ber Lebensbefferung practisch geltend machte, werben wir unten feben.

So blieb denn von dem dritten Stück des Sacraments der Buße Nichts übrig, als das Verdienst Jesu Christi und die Lebensbesserung; aber jenes will im Glauben ergriffen sein, und diese ist eine Frucht und Folge des Glaubens, Beides also hat seine richtige Stelle in der Buße, und gehört zur Völligkeit derselben.

Ehe wir nun zusammen fassen, wie sich aus bieser Controverse heraus die lutherische Lehre von Buße und Beichte positiv bestimmte, müssen wir erst noch ein Stück hinzu nehmen, das in der römischen Lehre vom Sacrament der Buße einen sehr anspruchsvollen und dennoch einen viel zu niedrigen Plat einnimmt, nemlich die Absolution. Wir haben gesehen, wie die lutherische Doctrin auf allen Punkten bemüht ist, den subjectiven Factoren die entsprechenden objectiven Factoren klar und bewußt zuzuordnen: Neue und Beichte entsündigen den Menschen nicht, wenn nicht der Glaube hinzukommt, aber der Glaube sucht das das Gewissen strafende und wiederum das Herz mit der angebotenen Gnade in Christo tröstende und zum neuen Gehorsam belebende Wort Gottes. Alle diese objectiven Factoren aber sassen sich zusammen in der Absolution.

Wir haben gesehen, wie ber Begriff ber Absolution sich allmäblig in der Kirche ausgebiltet batte: fie batte angefangen als die Ausschnung des groben Gunders mit der Gemeinde, fie hatte fich bann bestimmt als die Intercession bes in mitt= lerischer Stellung gebachten Priefters für ben Gunber bei Gott, und fie war endlich von den Bictorinern und Thomas bestimmt worden als die Straferlassung burch ben an Gottes Statt stebenden Priefter. Die erste Bestimmung konnte ber lutherischen Kirche nicht genügen, benn es handelt fich in ber Abfolution nicht sowohl um die Aussöhnung mit der Gemeinde als um die Wiederherstellung bes aus ber Gnade Gefallenen in die Gnade Gottes. Die zweite Bestimmung mußte bie lutherische Kirche sogar falsch nennen, ba fie kein von Menschen getragenes mittlerisches Priesterthum fannte. Aber auch Die lette Bestimmung konnte sie nicht befriedigen: Diefelbe verband Ueberhebung mit Unterschätzung. Ueberhebung mar's, wenn man, uneingebenk bag bie Absolution burch bas Gnadenmittel bes Worts geschieht, die Kraft besselben in den Priefter und sein Sacerdotium legte; wenn man ihm die Kraft zuerkannte, zeitliche Strafen zu erlaffen, ober Strafen in andere umzu= wandeln; wenn man seine Macht bis in bas Jenseits hinein wirksam bachte u. f. w. Und biefe Ueberhebungen rächten fich wieder durch Unterschätzungen, denn Unterschätzung der Absolution war's, wenn man meinte, daß sie nicht die ewige Strafe rein erlaffe, fondern nur dieselbe in zeitliche Strafen verwandle; wenn man meinte, daß ihrer Kraft burch Genug= thuungen und Abbüßungen Seitens des Menschen nachgeholfen werden muffe. Um biefe Mängel konnte auch bas fonft richtige und wichtige "an Gottes Statt" die lutherische Kirche nicht tröften: fie mußte aus ber Tiefe bes Wortes Gottes eine andere Bestimmung ber Absolution suchen, und bat sie gefunden. Ihre einfache und flare Lehre von den Gnaden= mitteln führte fie auch hier zu ber einfachen und richtigen Lösung.

Durch die Beilsthaten bes erschienenen Sohnes Gottes, fo lehrt fie, find Bergebung ber Gunden, Leben und Geligkeit bereitet und bereit; und biefe göttlichen Gnabenschäße werden ben Menschen burch bie Gnadenmittel nicht allein angeboten fondern auch zugeeignet, verlieben. Denn fraft der den Gnadenmitteln gegebenen Berheißung ift der dreieinige Gott felbst in benfelben gegenwärtig, und verleiht ben bieselben Gebrauchenden Bergebung ber Gunden, Leben und Geligfeit fo, daß Solches an den gläubig Aufnehmenden wirklich, über ben unbuffertig Empfangenden aber jum Gericht wird. Diese ben Gnadenmitteln darum, weil der dreieinige Gott fich an fie ausschließlich verbunden bat, inharirende Gewalt, Ber= gebung ber Gunden und Geligkeit anzubieten und zu verleihen, ist die Schluffelgewalt, und die Wirkung ber Schluffel= gewalt ift die Absolution im allgemeinsten Ginne b. b. Die burch Taufe, Abendmahl und Wort erfolgende Gnabenverleihung und Gundenvergebung. In diesem Ginne hörten wir bereits Luther fagen, es gebe vielerlei Absolution.

Bas nun aber von ben Gnabenmitteln überhaupt galt, das gilt auch insbesondere von der Predigt des Wortes Gottes. Die Predigt des Sohnes Gottes, Die frohe Botschaft bes Beils, die Stimme des Evangeliums ift die eigne Stimme bes in seinem Worte felbst gegenwärtigen und predigenden und mit demfelben felbst wirkenden dreieinigen Gottes. Dabei ift nun aber auf einen getoppelten Unterschied zu reflectiren: Auf der einen Seite halt die Predigt des göttlichen Wortes bem Menschen bas Gesetz Gottes por und bietet ihm die Gnade Gottes an: aber, wo immer fie bicfes Amt der Ber= fündigung übt, da vollzieht sie auch zugleich auf der anderen Seite Das Geset Gottes an Diesem Menschen, und eignet ihm die Gnade Gottes, Die Bergebung ber Gunden und bas ewige Leben an, fein Gewiffen zerschlagend und bas ger= schlagene wieder heilend. Diese Macht ber Predigt bes Wortes Gottes, nach welcher in ibr Gott felbst an dem Menschen

fein Gesetz und seine Gnade vollstreckt, ift die ber Predigt Des Wortes Gottes inharirende Schluffelgewalt, und ihre Wirfung ift die Absolution, die jedem bas Wort Gottes borenden Menschen widerfährt, aber bem Gläubigen gur Geligfeit und bem Ungläubigen jum Gericht. Siezu fommt bann aber auch ein zweiter Unterschied: bas Gnabenmittel ber Predigt bes Wortes Gottes unterscheidet sich von ben anderen Gnabenmitteln baburch, baf es fich, weil es Wort ift, an viele Menschen zugleich wenden fann, mahrend bie anderen Gnadenmittel, Die Taufe und bas Abendmahl, weil fie Die Form ber That haben, sich zur Zeit immer nur an einen Einzelnen wenden können. Und wenn nun alfo bas Wort Gottes über einen gangen Saufen zugleich gepredigt wird. fo verliert es baburch bie ihm inharirende Schluffelgewalt feineswegs, übt vielmehr die Absolution. Dies ift benn bie sogenannte gemeine, allgemeine Absolution, die jedem bas Wort Gottes Borenden ju jeder Stunde des Borens widerfährt, auch wenn die Predigt nicht speciell auf ihn bezogen, bas Wort Gottes nicht einzeln an ihm gehandelt wird. Nun aber .. fann ein armes Gewiffen seinen schwachen Glauben aus der gemeinen Predigt oft nicht genugsam ftarfen, benn es glaubt wohl, daß Gottes Berheißung mahr fei und allen Gläubigen gegeben werbe, aber bavon bisputirt es: wer weiß, ob der liebe Gott dir armen großen unwürdigen Gunder folde hohe himmlische Schäpe und Guter auch geben wolle; bu munscheft, begehrst, glaubest, trauest ja mobl, aber mer weiß, was Gott im Simmel gedenkt, und von beiner Person beschlossen habe u. f. w.? hier hat nun ber Gohn Gottes. ben schwachen Glauben zu ftarken und die armen Gewiffen zu tröften, nicht allein in gemein bas Evangelium gepredigt, fondern auch privatim und insonderheit armen Gewissen Bergebung ihrer Gunden verfündigt Matth. 9 bem Gichtbrüchigen. Luc. 7 ber offenbaren Gunberin, Luc. 19 bem Bachaus, Luc. 23 dem Mörder am Rreuge: und ba bie Pharifaer allein bie gemeine annunciationem haben wollten, aber bie privatam absolutionem für Gottesläfterung ichalten Matth. 9 und

Luc. 7, so vertheidigt der Herr Christus dieselbige und be= stätiget's mit Bunderwerken, daß ihm die Macht gegeben sei, Bergebung der Sünden nicht allein in gemein zu verkündigen, fondern auch dieselbige einem jeden Gläubigen, ber es sucht und begehrt, insonderheit zu reichen, zueignen und versichern mit der Bertröftung: fei getroft, mein Sohn, beine Gunden find bir vergeben Matth. 9 gebe bin in Frieden, bein Glaube hat dir geholfen Luc. 7. Solche Gewalt aber hat ber Sohn Gottes nicht allein gebraucht, ba er perfonlich ohne Mittel auf Erben Bergebung ber Gunden gepredigt bat, sonbern hat dieselbigen Schlüssel des himmelreichs verheißen und gegeben seinen Aposteln, und Allen so sein Wort lauter und rein führen: Quidquid solveritis in terra etc. Matth. 16 et 18. Quorumcunque remiseritis etc. Joh. 20. Nicht aber also, baß einig Mensch Macht für seine Person habe, für Gott Gunde ju vergeben, benn bas gebort allein Gott Jef. 43. und bie Macht ist allein des Menschen Sohne gegeben Matth. 9. Sondern daß Christus solche seine Macht Sunde zu vergeben, jegund allbie auf Erden brauchen und erzeigen will burch bas Mittel des ministerii, ja so gewiß und wahrhaftig als Matth. 9. Luc. 7. Denn er ist selbst dabei, wie er verheißen hat Matth. 28. und will badurch mit feinem Geift fraftig sein, wie er darum sagt Joh. 20: accipite spiritum sanctum, quorumcunque remiseritis etc. Derhalben muß man in ber Absolution nicht sehen auf des Dieners Person sondern auf diesen Grund, daß der Sohn Gottes selbst da gegenwärtig durch seinen Diener dir Vergebung deiner Sünde reichen, zueignen, vergewissen und versichern wolle, daß es heißen soll, was also auf Erden gelöst wird, das soll auch im Himmel los und vergeben sein Matth. 16. 18. Joh. 20. Aus biesem wahrhaftigen Grunde ist flar zu entnehmen, was wir in der Abfolution für herrlichen schönen Trost haben, nemlich, daß ich weiß, wo ich hier auf Erben meinen lieben Erlofer und Beiland Jesum Chriftum finden und antreffen fann, ba er burch sein Wort mit meiner armen Person insonderheit handeln moge, und mir fur meine Verfon Bergebung meiner Gunden reichen, schenken, zueignen, vergewissen und versichern, bag ich nicht barf im Zweifel fteben, was Gott broben im himmel von meiner Person gedenke und beschließe, sondern baf ich allbie auf Erben besselbigen fann gewiß werden nicht von schlechten Menschen, fondern vom Berrn Christo felber burch ben Diener, also baß es im himmel gelte. Und bazu will er ben beiligen Geift geben Joh. 20. ber burch's Wort ben Glauben ftarfen und erhalten will, daß auch biefer Urfachen halber die Absolution boch zu halten ist')". - Alfo, die Rirche bleibt bei ber gemeinen Predigt bes Wortes Gottes nicht fteben, fondern nach dem eigenen Vorgange des herrn und gemäß feinen Worten von der Schluffelgewalt wendet fie fich, zu mehrerer Tröftung und Bergewiffung ber einzelnen Bergen und Gewiffen, mit ber Predigt Des Wortes Gottes auch speciell an ben Gingelnen, formirt bas Wort Gottes von der Gnade in Christo zur That, und handelt es an bem Einzelnen, der folder Tröftung begehrt und bedarf; und von folder Sandlung des Worts der Gnaden, da fie Predigt, Die Stimme bes Evangelium felber ift, gilt bann naturlich mas von der gemeinen Predigt des Wortes Gottes gilt: bag ber breieinige Gott felber nach feiner Berheißung babei ift, und an foldem Einzelnen thut, mas fein Wort fagt, ibm Bergebung ber Gunben ichenft und verleiht, gur Geligkeit bem Gläubigen und bem Ungläubigen jum Gericht. Das ift benn bie Absolution im engeren Sinne, Die eigentlich fo genannte Absolution, die Privatabsolution.

Die Absolution ist bemnach Handlung des Wortes Gottes von der Gnade und Bergebung der Sünden an den Einzelnen, Application derfelben an den Einzelnen, sie ist Zueignung der Gnade und Vergebung an den Einzelnen durch die auf den Einzelnen applicirte Predigt. "Denn sie ist Gottes Wort, welches über die Einzelnen in Gottes Namen die Gewalt der Schlüssel ausspricht?)". Eben so

<sup>1)</sup> Aus dem furzen Bericht von etlichen Artifeln der Lehre vor ber Calenberger KO. v. J. 1569. fol. K. 2.

<sup>2)</sup> Apol. der Augeb. Conf. "Bon ber Beichte und Genugthuung".

Chemnia '): absolutio nihil est aliud quam ipsa vox evangelii, annuncians remissionem peccatorum gratis propter Christum in genere omnibus, qui poenitentiam agunt et credunt evangelio; quae vox evangelii propter firmiorem et certiorem consolationem per privatam absolutionem applicatur singulis eam petentibus, et fide accipienda est, ut singuli voci evangelii in absolutione credant et certo statuant, sibi gratis propter Christum a deo per ministerium donari, applicari et obsignari remissionem peccatorum, et hac fide vere se deo reconciliari. -- Evangelium enim est potentia dei, ad salutem omni credenti, sive in genere multis, sive privatim paucis, aut uni annuncietur. Demnach gehört die Abfolution ber Predigt an, ift eine Species ber Berfundigung bes Beile in Chrifto: "es ift hierunter fein anderer Unterschied, ohne daß folche Worte, so sonst in der Predigt des Evangelii allenthalben öffentlich und insgemein Jedermann verfündigt wird, daffelbe wird in der Absolution Ginem oder Mehreren, die es be= gehren, insonderheit gefagt2)". Aber indem nun in der Ab= solution die Predigt des Evangelium zur Handlung des Wortes Gottes an dem Menschen formirt wird, tritt die Absolution auch wieder in relativen Unterschied von der gemeinen Predigt. Bahrend nämlich in ber letteren, da fie fich an Alle wendet, Die Seite ber Berfundigung der göttlichen Beilothaten, Die Seite der Gnadenanbietung hervortritt, tritt bagegen in ber Absolution, ba sie sich handelnd an den Einzelnen richtet, die gnadenverleihende Geite Des Wortes Gottes, Die lebengebende, einen neuen Menfchen schaffende, Die facramentale Seite heraus; und insofern tritt bann bie Absolution auch wieder in Analogie mit bem Sacrament: "In ber Beichte haft du auch dies Bortheil, wie im Sacrament, daß bas Wort allein auf beine Person gestellt wird; benn in ber Predigt fleucht es in die Gemeinde dahin, und wiewohl es dich auch trifft,

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 548.

<sup>2)</sup> Luther in ber anderen Predigt auf ben Ofterbienstag, in ber Postille.

fo bift bu fein boch nicht fo gewiß, aber hier kann es Rie= mand treffen, benn bich allein')". In folder Beife ift benn Die Absolution eines ber Mittel und eine ber Formen, burch welche die Schluffelgewalt ausgeübt wird. Denn von ber Schlüffelgewalt lehrt im 28. Artifel Die Augsburgische Confession. "daß die Gewalt ber Schlussel ober ber Bischofe fei. laut bes Evangeliums, eine Gewalt ober Befehl Gottes, bas Evangelium zu predigen, die Gunde zu vergeben, und zu be= balten, und die Sacramente zu reichen und zu handeln. Denn Chriftus hat die Apostel mit dem Befehle ausgesandt: .... Gleichwie Mich Mein Bater gefandt hat, alfo fende ich euch; nehmet bin den heiligen Beift; welchen ihr die Gunden er= laffen werdet, benen follen fie erlaffen fein, und benen ihr fie porbehalten werdet, denen follen fie vorbehalten fein."" Den= felben Gewalt der Schluffel oder Bifchofe übet und treibet man allein mit der Lehre und Predigt Gottes Borts, und mit Sandreichung ber Sacramente gegen viele ober einzelne Personen, banach ber Beruf ift. Denn bamit werden gegeben nicht leibliche sondern ewige Guter und Dinge, als nemlich emige Gerechtigkeit, ber beilige Geift und bas ewige Leben. Diefe Guter fann man andere nicht erlangen, benn burch bas Amt der Predigt und durch die Handreichung der beiligen Sacramente, benn St. Paulus spricht: Das Evangelium ift eine Rraft Gottes, felig zu machen Alle bie baran glauben". Da nun aber die Absolution nichts anderes als Prediat, nur in ber Form ber handlung bes Wortes Gottes an bem Menschen, ift, fo fagt bie Apologie im Artifel "Bon der Buffe" mit Recht: "bie Gewalt ber Schluffel verwaltet und verleiht das Evangelium durch die Absolution, welche mahrhaft des Evangelii Stimme ift."

Damit ist denn aber auch der Absolution in dem System der Heissverwaltung ihre Stelle gewiesen: durch die Taufe wird der Mensch in die Kindschaft und Gnade Gottes aufsgenommen, zur neuen Creatur wiedergeboren, durch das Abends

<sup>&#</sup>x27;) Luther in bem Germon von ber Beichte und bem Sacrament.

mahl wird ber neue Mensch genährt, bazwischen hat bas Wort die Aufgabe, was Taufe und Abendmahl in bem Menschen fcaffen und nähren, durch feine Lebensentwidelung im Denfen und Sandeln hindurch zu führen, und in der bestimmten Fassung als Absolution hat bas Wort die Aufgabe, wenn diese Entwickelung durch Gunde gestört wird, wenn der Mensch burch Gunde aus dem in der Taufe erlangten Kindschaftes Berhältniß heraustritt, ben Gefallenen wieder aufzuheben, das Gnadenverhältniß zu Gott wieder herzustellen, ihn wieder auf ben Boden ber Taufe gurudzuverseten, und ihn fur bie Nahrung burch bas Abendmahl wieder geschickt zu machen. "Denn", fagt die RD. von Schwäbisch - Sall v. 3. 15431), "wiewohl wir in Jesum getauft und in rechter driftlicher Lehre auferzogen find, jedoch dieweil die Erbfunde ihre Rraft und Wirfung (roch ohne verdammlichen Rachtheil ber Gläubigen) in Blut und Fleisch für und für behalt, fo feiert fie nicht in dem Menschen; dazu hilft auch der Teufel gar ge= waltig, daß wir nicht allein kein vollkommen gut Werk voll= bringen, fondern fallen auch zuweilen in mancherlei Gunden und grobe schändliche Lafter, Die Chriftus und ber Glaube an Chriftum gar nicht neben ihnen gebulden mögen. Will man nun wider die Anmuthung der Gunde und des Teufels im Glauben geftartt, und fo man in die Gunde verwilligt, auch fie mit der That vollbracht hat, wiederum mit Gott verföhnt werden, so muß man rechtschaffen geistliche Buße thun, darin nach Erkenntniß ber Gunde und Bertrauen zu Chrifto bie Absolution empfangen und das betrübte Gewiffen durch bie Predigt bes Evangeliums Chrifti ber Berzeihung ber Gunden por Gott vergewiffert und zufrieden gestellt murde." Roch umfaffender die Brandenburg-Nürnberger R.D. v. J. 15352): "Christus hat die Taufe eingesetzt für Die, so Christen wollen werden, das Abendmahl aber für Die, so Christen sind und im Glauben stehen und leben, das Absolviren aber für Die,

<sup>&#</sup>x27;) Bei Richter II, 15.

<sup>2)</sup> Ebenbaf. I, 203.

fo burch Gunde gefallen und alfo ber driftlichen Gemeinschaft (welches ift ber geiftliche Leib Chrifti) unwürdig find geworden, daß fie durch die Abfolution wieder entbunden und der driftlichen Gemeinde wieder eingeleibt werden." In den geift= lichen Leib Christi aber fann Niemand wieder eingeleibt werden, er werde denn wieder in den Boden seiner Taufe jurudgepflangt. Daber eben fo richtig Luther in ber Schrift . "Bon den Schluffeln": "Die Schluffel fordern den Glaus ben in unseren Bergen —. Glaubst du aber an ihr Urs theil, so bringen fie bich wieder in die Unschuld beiner Taufe, wirft von Neuem wieder geboren und ein rechter neuer Beiliger". Und bagu vermahnend Chemnig ): Ita poenitentia nihil aliud est, quam reditus ad promissionem gratiae baptismi, non ut iterum baptizemur, sed ut ad illam gratiam, ex qua per peccata excideramus, per fidem in poenitentia redeamus. So nahm unfere Rirche bie Vorstellung ber alten Rirche, baß bas poonitentiam agere die Wiederherstellung ber Taufgnade fei, in vollerem Sinne wieder auf; und fo rechtfertigt es fich auch bogmatisch, wenn unsere Kirche ber in ber mittelalter= lichen Kirche ausgebildeten Praxis dabin folgte, daß fie ber Abfolution sammt der Beichte ihren vorzugsweisen Plat vor dem Abendmahlegenusse anwies. Denn allerdings bat bie Absolution ihren wesentlichen Plat zwischen bem Sacrament ber geiftlichen Geburt und bem Sacrament ber geiftlichen Ernährung.

Wie ohne Weiteres einleuchtet, konnte unserer Kirche nach dieser ganzen Anschauung von der Absolution die alte, seit dem Lombarden ventilirte Streitfrage: ob der Absolution die Bergebung bloß ankündige oder ertheile? ob die Absolution bloß eine Annunciation oder effectiv und collativ sei? nur dahin beantworten, daß sie, da sie die Stimme des Evansgeliums selber, Gottes eignes Wort sei, nothwendig kräftig, effectiv, verleihend sein müsse. Wir haben schon gesehen, wie Chemnis, wie die Calenberger ND. sich entschieden dahin

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 521.

aussprechen, daß in ber Absolution, weil bei berselben als feinem Wort ber Gobn Gottes felbst gegenwärtig und mit feinem Geift fraftig fei, die Bergebung ber Gunden nicht bloß angeboten oder verfündigt, sondern mahrhaftig "gereicht". "geschenkt", "zugeeignet", "applicirt", "obsignirt" werbe. Non quidem dubium est, faat Chemnis 1), privatam absolutionem efficacem esse, quia est vox evangelii, quod est potentia dei, ad salutem omni credenti. Er führt bies auch nach seinen Gründen an einer anderen Stelle2) weiter aus: Non enim historice tantum recitanda est doctrina legis de peccato et doctrina evangelii de remissione peccatorum propter Christum; sed facienda est accommodatio seu applicatio et legis et evangelii ad auditores. -- Ut vero haec annunciatio sit efficax ad remissionem peccatorum, ideo Christus ministerio per insufflationem Joh. 20, 22. 23. addit spiritum sanctum. Evangelium enim est potentia Dei ad salutem credenti Rom. 1, 16. hoc est, arma ministerii, per efficaciam spiritus, sunt valida et potentia 2 Cor. 10, 4. - Atque hoc modo publica et generali annunciatione poenitentiae et remissionis peccatorum ministerium, immo deus ipse per ministerium et in ministerio solvit et ligat, remittit et retinet peccata. Porro sicut doctrina arguens peccata et denuncians iram dei impoenitentibus non tantum in genere proponenda est, sed sicut exigit cura pastoralis Ezech. 34, 16. singulis privatim, ubi necessitas flagitavit, retinenda et liganda sunt peccata denunciatione judicii dei ex verbo; ita etiam promissio evangelii non tantum efficax est, quando in genere annunciatur et quando in generali praedicatione fide apprehenditur, sed pastoris est, si quam ovem cognoverit aegrotam seu confractam, ut illam alliget et sanet, applicato privatim ministerio verbi et sacramentorum. Privata igitur absolutio contritis et fide petentibus consolationem remittit peccata, non aliter quam quod privatim seu singulis voce evangelii

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 523.

²) A. a. D. S. 517.

annunciat remissionem peccatorum; id quod ipse Christus suo exemplo ostendit Matth. 9, 2. Luc. 7, 48. Illa vero annunciatio, sive peculiaris, singularis, specialis, sive privata nominetur, efficax est ad remissionem peccatorum, quia est ministerium spiritus, per quod deus fidem confirmat et peccata remittit. Idem enim evangelium et ejusdem efficaciae est, sive in genere multis, sive privatim, vel uni vel paucis annuncietur.

Demnach nimmt auch unfere Rirche bas "an Gottes Statt" bes Thomas von Aquino, und zwar in ungleich vollerem Sinne wieder auf: Die Stimme, welche in der Absolution Bergebung ber Gunden jufpricht, ift Gottes eigne Simme; ber Diener leiht nur feinen Mund, ift nur instrumentum; also ift ber Diener, als Bote, an Gottes Statt, und die Abfolution erfolgt nicht allein aus Gottes Befehl, sondern auch burch Gottes eignes Bort: "Dabei wird bas Bolk fleißig unterrichtet, wie tröftlich bas Wort ber Absolution fei, wie boch und theuer die Absolution zu achten; benn es fei nicht bes gegenwärtigen Menschen Stimme ober Bort, sondern Gottes Wort, ber ba die Gunde vergiebt. Denn fie wird an Gottes Statt und aus Gottes Befehl gesprochen. Bon diesem Befehl und Gewalt ber Schluffel, wie tröftlich, wie nothig fie fei bem erschrockenen Gewiffen, wird mit großem Fleiß gelehrt, bazu wie Gott fordert, Diefer Absolution zu glauben, nicht weniger, benn fo Gottes Stimme vom Simmel erschalle, und und dero fröhlich zu tröften und wiffen, daß wir burch folden Glauben Bergebung ber Gunden erlangen." Go bie Augst. Conf. im 25ten Artifel, und eben fo bie Apologie: "Und weil Gott mahrhaft neues Leben giebt burch bas Wort, so erläßt die Gewalt ber Schluffel auch mahrhaft vor Gott die Gunden nach dem Worte Chrifti: Wer euch boret, ber boret Mich; barum muß man ber Stimme, welche Die Absolution ertheilt, gleich einer vom Simmel berab ertonenden Stimme vertrauen."

Ja, es ift defhalb auch mit der Kräftigkeit und Wirksfamkeit der Absolution, wie es mit der Kräftigkeit des

Abendmahls ift: wie im Abendmahl auch ber Ungläubige Fleifch und Blut bes herrn empfängt, nur gum Gericht, fo wird auch in ber Absolution selbst bem Ungläubigen bie Gnade Gottes beigelegt, nur bag bies um feines Unglaubens willen nicht zu feiner Geligkeit, sondern gum Gericht über ibn ausschlägt. Es folgt bies unmittelbar aus ber Gnadenmittel= natur, die dem Worte Gottes und folglich auch ber Absolution fo gut wie bem Abendmahl zukommt. Zwar nemlich bedingt fich die Absolution von Seiten des Menschen die Reue und ben Glauben, und ber Mensch kann, wenn er biefe verfagt, ihren Segen nicht an sich verwirklichen. Die Apologie ver= wirft im Artifel "Bon ber Buge" ben romischen Gas, "bag bie Empfahung bes Sacraments ber Bufe burch ben blog äußeren Gebrauch an sich (ex opere operato) ohne eine gute Regung des Empfängers, d. h. ohne den Glauben an Christum ber Gnade theilhaftig mache". Aber Die Rraft und Birfungsfähigkeit ber Absolution liegt nicht in unserem Glauben und Bugen, wir tragen biefe Rraft nicht erft in unserer Reue und Gläubigkeit jum Wort ber Absolution bingu: Fidem igitur usu absolutionis confirmari, non est dubium. Et licet necesse sit, in illis, qui petunt absolutionem, adesse contritionem et bonum propositum, efficacia tamen et consolatio absolutionis non nititur nostra vel contritione vel obedientia; offert enim et annunciat remissionem peccatorum, non ex operibus nec secundum opera nostra, sed gratis propter Christum. Nec fides in absolutione eo deducenda est, ut pro quantitate contritionis suae de remissione peccatorum statuat, sed ut apprehendat vocem promissionis, quae gratis offert propter Christum et exhibet remissionem peccatorum Rom. 4, 14, 16, 1). Daber bie Calenberger RD. 2): "Es muffen aber auch betrübte Gewiffen bes berichtet werben, baß Die Absolution nicht darauf stehe, wie fest, stark, köstlich und vollkommen beide. Buge und Glauben, fei, fondern der Grund

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 548.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) fol. K. 3.

ftebet allein auf bem Geborfam, Leiben und Sterben Jefu Chrifti; und eben barum foll die Absolution gebraucht werden. baß dadurch ber Sohn Gottes Beibe, Buß und Glauben, mehren, frarfen und erhalten wollte." Wenn aber nicht unser Reuen und Glauben Die Absolution fraftig macht, fondern umgekehrt, so wird auch die Absolution ihre Wirkung an dem Unbuffertigen und Ungläubigen haben muffen. Much Diefem wird die Bergebung ber Gunden und die Gnade Gottes wirklich beigelegt, aber indem ihm die Sand bes Glaubens fehlt, haftet's nicht an ihm, sondern es wird zum Gericht über ihm, weil er bie theuersten Gaben Gottes verachtet; während der Gläubige das ihm beigelegte Kleinod nimmt und nutt jum Segen: "Wer nicht glaubet, bag er los fei und feine Gunde vergeben, ber foll's mit ber Zeit auch mohl erfahren, wie gar gewiß ihm feine Gunden jest vergeben find gewesen und er's nicht hat wollen glauben. St. Paulus fpricht Rom. 3, 3; um unferes Unglaubens willen wird Gott nicht fehlen. - Wer's nicht annimmt, ber hat freilich nicht. Biele glauben bem Evangelium nicht, aber bas Evangelium fehlt und lügt barum nicht. Ein Konig giebt Dir ein Schloß: nimmst Du es nicht an, so hat ber König barum nicht gelogen noch gefehlt, sondern Du haft Dich betrogen und ift Deine Schuld; ber Konig hat's gewiß gegeben')."

Bei dieser Objectivität und Kräftigkeit der Absolution muß man aber allerdings, um nicht noch nach einer anderen Seite hin in Irrung zu gerathen, wohl bemerken und fest-halten, worin dieselbe liegt. Nemlich in dem Worte Gottes, welches sie an dem Menschen handelt, und nicht in der Person des Absolvirenden, nicht in seiner Bürdigkeit oder Unwürdigfeit, nicht in seiner Intention. Hiegegen gilt Alles, was unsere Kirche gegen das Bedingtwerden der Sacramente durch die Person des Austheilenden sagt und lehrt, denn das Wort, das die Absolution wirksam macht, ist Gottes Gnadenmittel. Aber eben darum auch nicht im sacerdotium des Priesters.

<sup>&#</sup>x27;) Luther "Bon ben Schluffeln".

Das war eben nach biefer Seite hin bas Falsche in ber römi= schen Lehre, daß sie Dasjenige, mas die Absolution wirksam macht, nicht in bas Gnabenmittel bes göttlichen Wortes hinein legte, sondern in den dem Priefter durch die Ordination mitgetheilten facerbotalen Charafter und mittlerifchen Stand= punct. Das war nicht zu begründen und aus dem Evan= gelium nicht zu erhärten; baber stellte fich ihr "an Gottes Statt" ichief, fo bag es auf ber einen Geite in Gelbstüber= hebung fich Gott an die Seite fchob, und auf der anderen Seite boch nicht die volle Kraft ber Absolution ergriff. Indem bagegen unsere Rirche festhielt, daß das in der Absolution Wirksame lediglich und ausschließlich im Worte Gottes liege, mußte fie zwar einer Seits bas Sacerbotium bes Priefters fahren laffen, und konnte in dem Umt und Werk bes Dieners nichts als einen instrumentalen Dienst an Gottes Gnaben= mitteln, nichts als ein Botenamt erkennen, aber was fie fo an unwahrer Glorie verlor, bas erhielt fie an ber Objecti= vität des in der Abfolution felbst redenden Gottes, an dem wahrhaftigen "an Gottes Statt" reichlich gurud. Go konnte fie benn einer Seits ber Neberhebung, die im romischen Sacrament ber Buge lag, fich entäußern, und auf ber anderen Seite die Absolution boch viel voller fassen: fie nahm bem Priefter die Gewalt, Bugen und Strafen aufzulegen, aber sie gab ihm die Macht und Pflicht, im Namen Gottes bie Genugthnung Chrifti verzagten Gundern zur Gerechtigkeit zu rechnen; sie nahm bem Priester Die Macht, Die ewige Strafe in zeitliche zu verwandeln, einen Theil ber zeitlichen Strafen zu erlaffen, ben anderen abzulöfen, und in diefer Weise noch über das Lebensende hinauszuwirken, aber fie gab ihm Macht und Pflicht, an Gottes Statt und aus Gottes Befehl dem buffertigen Gunder Gunde und Schuld und ewige Strafe rein und gang zu erlaffen, wie Gott erläßt, und bas nicht bloß vor der Rirche sondern vor Gott felbst: "Auch haben die Schluffel nicht ben Auftrag, einige Strafen zu verwandeln, oder einen Theil berfelben zu erlaffen. Denn wo steht bas in ber beiligen Schrift? Chriftus rebet von ber

Vergebung ber Sünden, wenn er fpricht (Matth. 18, 18): Was ihr auf Erden lösen werdet u. f. w. Durch biese Versgebung wird ber ewige Tod aufgehoben, und das ewige Leben verliehen')".

Darnach können wir nun zusammen faffen, was fich ber lutherischen Kirche positiv an die Stelle bes römischen Sacraments ber Buße hinstellte. Bestand bas lettere aus ber contritio, confessio und satisfactio, so behielt sie von ber satisfactio nur bas allein genugsame Berdienst Chrifti und bie Rebensbefferung, wies aber Beibes bem Glauben, jenes als ben von ihm zu ergreifenden Gegenstand und biefe als feine Folge, zu, faßte aber die contritio nicht bloß als Reue fondern als Reue und Glauben, forderte bann zwar, daß Reue und Glauben ben Menschen zur confessio, zur Beichte trieben, stellte aber der Beichte, da sie dieselbe wesentlich als Nach= fuchung der Absolution faßte, Die nach einer correcten Gnaden= mittellebre gedachte Absolution gegenüber, und bestimmte fo das gange Object als "Beichte und Absolution". Der Drei= theilung in "Buße, Beichte und Genugthuung" trat also eine Zweitheilung in "Beichte und Abfolution" gegenüber. Aber in jener römischen Dreitheilung war boch Nichts als bes Menschen eignes Thun begriffen, während nach ber lutheri= schen Zweitheilung bem menschlichen Thun in ber Beichte richtig das Thun und Handeln Gottes in der Absolution gegenüber tritt. Denn Diefes ift bas Berhältniß beiber Seiten ju einander: "Co merfe nun", fagt Luther in ber furgen Bermahnung zur Beichte, "wie ich oft gesagt habe, daß bie Beichte ftehet in zweien Studen. Das erfte ift unfer Berk und Thun, daß ich meine Sunde klage, und begehre Troft und Erquidung meiner Seele. Das andere ift ein Bert. bas Gott thut, ber mich burch bas Wort, bem Menschen in Mund gelegt, losspricht von meinen Gunden, welches auch das Vornehmfte und Edelste ift, so sie lieblich und tröftlich machet. Run bat man bisber allein auf unfer Werk getrieben,

<sup>1)</sup> Apologie im Artifel "Bon ber Beichte und Genugthuung".

und nicht weiter gebacht, benn bag wir ja rein gebeichtet hatten, und bas nothigste andere Stud nicht geachtet noch gepredigt, gerade als ware es allein ein gut Werk, bamit man Gott bezahlen follte, und wo bie Beichte nicht voll= fommen und auf's allergenauefte gethan ware, follte bie Ab= solution nicht gelten noch die Gunde vergeben fein." Und in ber Warnungsschrift an bie zu Frankfurt am Main: "Darum Die, so unseres Raths begehren in biefem Stud, follen und alfo vernehmen, daß in ber Beichte zwei Stude find: erftlich bie Gunde ergablen -. Das andere Stud in ber Beichte ift bie Absolution, die ber Priester spricht an Gottes Statt". Daber kommt es benn auch, bag unsere Bekenntnißschriften immer festhalten, bas vornehmfte Stüd in ber Beichte fei die Absolution, und die Beichte selbst fei vorzugsweise um ber Absolution willen nöthig: - "wird burch bie Prediger dieses Theils gelehrt, daß die Beichte von wegen der Absolution, welche das Hauptstück und das Vornehmfte barinnen ift, - zu erhalten fei')". Rurg, Die alte Kirche hatte ein Ponitenzwefen gehabt, die mittelalterliche Rirche hatte ein Beichtwesen gehabt, die lutherische Rirche aber hat eine "Beichte und Abfolution."

Diese Lehre von der Beichte und Absolution hatte nun aber noch mehrfache Consequenzen, die wir auseinander legen muffen, ehe wir darstellen können, wie nun die lutherischen Kirchenordnungen diese kirchliche Handlung practisch einrichten.

Der erste Punkt, der hier in Betracht kommt, ist die Frage: ob die Beichte und Absolution ein Sacrament sei? Nun konnte freilich nach lutherischen Begriffen die Beichte niemals ein Sacrament sein, denn sie ist des Menschen Thun. Aber anders ist es mit der Absolution. Die Absolution ist, wie wir eben gesehen haben, der lutherischen Kirche in der Beichthandlung das vornehmste Stück, das Handeln Gottes, dem das menschliche Handeln in der Beichte nur anhängig

<sup>1)</sup> Augsb. Conf. Art. 25. Apol. Art. "Bon ber Beichte und Genugthuung".

ift. In die Absolution legt fich ferner ber gange Inhalt bes Christenthums, ber göttlichen Gnabenaustheilung binein: fie ist in der That, wie die Taufe und bas Abendmahl, ein externus ritus et signum totius evangelii1), benn "bas sind bie zwei Sauptwerke Gottes in dem Menschen: Erschrecken, und Die Erschrockenen rechtfertigen und beleben. In Diese zwei Werke theilt sich die ganze heilige Schrift. Der eine Theil ist das Geset, welches die Gunden vorhält, straft und verbammt: ber andere Theil ift bas Evangelium b. i. die Berbeifung ber in Chrifto verliebenen Gnade?)"; und beide Werke thut Gott in der Absolution. Ferner haben wir gesehen, wie in der Absolution die Predigt des Wortes zur Handlung formirt ift: es tritt in ihr ber facramentale Charafter bes Worts beraus: Gott bandelt ba wirklich mit bem Menschen und verleibt ibm Leben und Seligfeit. Sie ift, wenn auch nicht in der Form der Privatabsolution so doch als gemeine Absolution, als Schluffelgewalt, vom Berrn felbit gestiftet: "Weil die Absolutio ober Kraft ber Schlussel auch eine Hulfe und Trost ist wider die Gunde und bas bose Gewissen, im Evangelio burch Christum gestiftet, fo u.f.w.3)"; und felbst die Privatabsolution wird nach dem Beisviel Christi geübt. Gie bat auch die Gnabenverheißung, benn die bem Worte gegebene Verheißung gilt für fie. Gie ist baber auch wahrhaft göttlichen Rechts: "von der Absolution, die mahr= baft göttlichen Rechts ift, reben fie (Die Papiften) gang falt4)". Aus allen biefen Erwägungen wollten bie Reforma= toren bei Abfassung ber Apologie Richts bagegen haben, wenn man die Absolution das Sacrament ber Bufe nennen wolle. Im Artifel "Bon der Buge" heißt est: "Auch fann die Absolution eigentlich das Sacrament ber Buße genannt werden": und im Artikel "Bon ber Zahl und bem Gebrauch ber

<sup>1)</sup> Mesanthon in ben Locis v. J. 1543. Loc. de num. Sacramentorum.

<sup>2)</sup> Apol. Art. "Von der Buße".

<sup>3)</sup> Schmalk. Art. III, 8.

<sup>4)</sup> Apol. Art. "Bon ber Buße".

Sacramente" heißt es: "Rechte Sacramente find also bie Taufe, bas beilige Abendmahl, die Abfolution, welche bas Sacrament ber Buße ift". Man muß ba genau auf die Worte merten: Die Reformatoren fagen nicht, sie hätten Nichts dawider, daß bie "Beichte und Absolution" ein Sacrament genannt werbe, benn bann hätten sie auch bes Menschen Thun in ber Beichte jum Sacrament gemacht; fondern fie fagen, Die Absolution fonne auch bas Sacrament ber Buße genannt werben, bas beißt, bas Sacramentale in ber Beichthandlung liege in ber Abfolution. In Diesem Sinne wiederholen Die Reformatoren in ihren Privatschriften auch fpater noch, bag man brei Gacramente, Taufe, Abendmahl und Absolution, gablen fonne, Luther noch im 3. 1545 in feinen Antithefen wiber bie Löwener Theologen, und Melanthon noch im 3. 1543 in der eben citirten Stelle seiner Loci. Gleichwohl hat die lutberische Rirche biefe Lehrbestimmung nicht aufgenommen. Bunadft aus einem gang in ber Sache liegenben Grunde: Zwar kommt die Absolution hinfichtlich ber Wirkungefräftig= feit ben Sacramenten gleich. Aber es fehlt ihr bas bas Sacrament mit ausmachende externum et visibile elementum. benn die babei gewöhnliche Sandauflegung ift nicht vom Berrn angeordnet sondern von der Kirche angenommen, und folglich jur Wirkungsfräftigkeit der Absolution gar nicht nothwendig. was bei dem Element eines Sacraments doch ber Kall fein mußte. Bielmehr gehört die Abfolution ihrer Natur nach ber Predigt des göttlichen Wortes an als eine Species besfelben, und nur ihre nicht von bem Berrn fondern von der Rirche herrührende, obgleich übrigens vollberechtigte Formirung als Privatabsolution giebt ihr auch äußerlich eine Aehnlichkeit mit ben Sacramenten. Demnach liegt bie Sache fo, baß Dasjenige, was fie als Gnabenmittel ben Sacramenten an Die Seite fest, fie bem Worte und feiner Predigt zuweift, und baß bagegen Dasjenige, was fie ben Sacramenten ähnlich macht, auf Rechnung ber firchlichen Formirung fommt. Man wurde baber, wenn man bie Abfolution zu ben Sacramenten rechnete, ben Unterschied zwischen Wort und Sacrament

unklar machen'). Siezu kam aber noch ein zweiter, polemischer Grund. Bei ben Römischen Theologen ftellte fich ber Sat, baß die Buge ein Sacrament sei, babin: erft liegen fie ben Menschen hingeben, und eigne Werke thun, nemlich bereuen, beichten und genugthun; und biefe eignen Leiftungen bes Menschen nannten fie bas elementum bes Sacraments ber Buge. Bu biesem, in ben eigenen Leiftungen bes Menschen bestehenden elementum fam bann bas Wort ber priefterlichen Absolution bingu, und machte aus jenem elementum (nach bem Spruch: verbum accedit ad elementum, et fit sacramentum,) ein Sacrament b. h. es machte bas Wort ber priefterlichen Absolution aus ben eigenen Bugleiftungen bes Menschen ein Behifel ber Gnabe. Natürlich war biese ganze Darstellung barauf berechnet, ber Lehre, bag ber Mensch burch feine eigenen Bufleistungen unter priefterlicher Leitung fich Die Gnade verdiene, einen theologischen Grund zu geben. Und um biesem Grundirrthum nicht baburch bie Thur aufzuthun, daß man die Absolution ein Sacrament nannte, obgleich für sie kein elementum nachzuweisen war, ließ die lutherische Rirche jene Concession der Apologie fallen 2), ohne jedoch Demjenigen untreu zu werden, was bei biefer Concession gemeint war.

Die zweite Confequenz dieser ganzen Lehre von der Abfolution bestand darin, daß durch dieselbe das alte Räthsel von dem Verhältnisse der priesterlichen Absolution zu der göttelichen Sündenvergebung gelöst war. Diese Frage konnte auf lutherischem Standpunkte eben gar nicht aufgeworfen werden. In der früheren Kirche, wo man den absolvirenden Priester selbst Etwas bedeuten und entweder als Intercessor oder als Stellvertreter Gottes selbst handeln ließ, stellten sich natürlich und nothwendig die Fragen: ob und wie weit der Mensch, der Priester, oder die Kirche überhaupt Sünden vergeben

<sup>1)</sup> Bgl. hiezu Chemnit. LL. theol. II, 280, 281. Gerhard LL. theoll. VI, 214. ff. Calenberger RD. J. 3. b.

<sup>2)</sup> Bgl. Chemnit. l. c. p. 514. 515.

könne? und wie sich diese menschliche Vergebung zu der gött= lichen verhalte? ob erst der Priester vergebe und dann dies priesterliche Urtheil oben von Gott ratissicirt werde? oder ob erft Gott im himmel vergebe und bann bies göttliche Urtheil von dem Priester publicirt werde? ja, ob überhaupt die priester-liche Absolution vor Gott, und nicht vielmehr bloß vor der Kirche gelte? Und auf alle diese Fragen, die sich nothwendig aufdrängten, so lange man zwei Sünden vergebende Subjecte, Gott und den Priester, unterschied, war eben darum eine befriedigende Antwort nimmer zu finden. Rach lutherischer Anschauung bagegen gab es nicht zwei verschiedene absolvirende Subjecte: ber Diener bes Wortes that babei nur instrumentalen Dienst, die absolvirende Kraft und Macht lag in dem Worte der Absolution, welches aber Gottes eignes Wort, ja in welchem der Herr selbst gegenwärtig ist; hier war mithin gar fein Unterschied zwischen priefterlicher und göttlicher Gundenvergebung zu machen, sondern ber in feinem Worte selber gegenwärtige herr vergab selber, indem ter Diener bas Wort handelte, bie Gunden, es wurde auch biefe Wirfung weber nachträglich im Himmel ratificirt noch vorher baselbst becretirt, sonbern biese Wirfung erfolgte zur Stelle burch ben im Wort gegenwärtigen und wirksamen Berrn. Indem das Wort ber Gnaben gehandelt wird, und ber Borer foldem Bort glaubt oder nicht glaubt, vollzieht fich ipso facto an ihm das Gelöft oder Gebunden werden. Gehr plaftisch und treffend stellt Luther diese Consequenz in seiner Schrift "Bon den Schlüsseln" dar: "Jesus spricht nicht: Was ich im Himmel binde und löse, das sollt ihr auf Erden auch binden und löfen. - Wann wollten wir erfahren, was Gott im himmel binde ober lofete? Mimmermehr, und waren bie Schlüssel vergebens und fein nüte. Spricht auch nicht: 3hr follt wissen, was ich im himmel binde und löse; wer wollt's ober könnt's wiffen? Sondern fo fpricht er: bindet ihr und löset auf Erden, so will ich mit binden und lösen im Himmel; thut ihr der Schlüssel Werk, so will ich's auch thun; ja, wenn ihr's thut, so soll's gethan sein, und ist nicht noth, daß

ich's auch nachthue. Was ihr bindet und löset, spreche ich, das will ich weder binden noch lösen, sondern es soll gebunden und los sein ohne mein Binden und Lösen; es soll einerlei Werk sein, mein und eures, nicht zweierlei; einerlei Schlüssel, meine und eure, nicht zweierlei; thut euer Werk, so ist meines schon geschehen; bindet und löset ihr, so habe ich schon gebunden und gelöset."

Endlich löste sich von hier aus auch die Frage: Wem steht cs zu, zu absolviren? ist die Ertheilung der Absolution eine wesentliche Function des Predigtamtes? oder kann Jeder, sive sutor sive sartor, kann beliebig Einer den Anderen absolviren? Die Beantwortung dieser Frage schließt dann, weil die Beichte wesentlich als Nachsuchung der Absolution gesaßt wird, zugleich über die andere Frage ab: wie weit Beichte vor dem Pastor nöthig sei?

Um zu versteben, wie sich die Antwort auf biefe Fragen folieflich in der lutherischen Kirche stellte, muß man fich bes Unterschiedes erinnern, ben sie laut Dbigem zwischen gemeiner Absolution und Privatabsolution machte, benn die Antwort auf jene Fragen ftellt fich gang verschieben, je nachdem man fie auf die eine oder auf die andere bezieht. Die gemeine Abfolution ift nichts Anderes als die Gelbstfolge ber gemeinen Prediat des Evangeliums: wo immer das Wort des Seils gesprochen und gehört wird, da erfolgt sie, und erwirft auch Bergebung ber Gunden an bem Borer, ber bem Wort traut und glaubt. Sinsichtlich diefer gemeinen Absolution nun beantworten fich alle jene Fragen febr einfach. Auf ber einen Seite versteht es sich von felbst, baß sie zur Geligkeit noth= wendig ift, da Vergebung ber Sünden nicht anders als aus ber Predigt des göttlichen Wortes erlangt werben mag. Eben fo gewiß ist sie göttlichen Rechts, benn unzweifelhaft ift es Gottes Wille, baß fein Seilswort ben Menschen gesagt werben foll. Huch foll ohne Frage der Mensch diese Absolution fuchen, benn bas beißt ja nicht mehr, als bag ber Menfc schuldig ift, Gottes Wort zu hören. Auf ber anderen Seite aber erhellt auch, bag bie weiteren Fragen, wem biefe

Absolution zu ertheilen zuftehe u. f. w., hinfichtlich dieser all= gemeinen Absolution gar keinen Sinn haben, da hier von einer eigentlichen Ertheilung derselben überall nicht die Rede ist. Gottes Wort wird gesprochen, und selbstfolgend fällt dem Hörer, wenn er recht hört, Bergebung der Sünden zu. Nun kann ohne Zweifel der Bater seinem Kinde, der Freund seinem Freunde, ja der Fremde in Zufälligkeit dem Fremden Gottes Wort sagen; und so gewiß Wort Gottes Wort Gottes bleibt und nicht erst im Munde des Pastors Gottes Wort wird, so gewiß muß es auch im Munde des Baters, des Freundes u. f. w. bie ihm inharirende Schluffelgewalt üben, und, jenach= bem bas Rind, ber Freund u. f. w. recht ober unrecht hören, an ihnen Beil ober Gericht wirken. Es fann mithin weber die gemeine Absolution an das Predigtamt gebunden werden, wenn man nicht allen Christen geradezu verbieten will von driftlichen Dingen zu reben, noch fann behauptet werben, daß folche gemeine Absolution unfräftig ware, wenn man nicht zu dem Sage kommen will, daß Gottes Wort überhaupt nur im Munde bes Amtes Kraft habe. 3m Gegentheil, wenn man wird sagen müssen, es sei zu wünschen und zu fordern, daß die gemeine Predigt des Evangelium unter den Christen hin und wieder gehe, das heißt, daß Gottes Wort reichlich unter ihnen wohne, so wird man auch sagen müssen, daß die gemeine Absolution unter den Christen hin und wieder gehen folle und muffe. In biesem Sinne fagt benn Luther in seinen "Predigten über etliche Capitel bes Evangeliften Matthäus": "Nun wird Chriftus die Schluffel theilen in jegliches Saus, und fpricht: Weiter fage ich euch: wo Zween unter euch Gins werden auf Erden, warum es ift, daß fie bitten wollen, bas foll ihnen widerfahren vom himmel. Denn wo Zwei ober Drei versammelt find in meinem Ramen, ba bin ich mitten unter ihnen. Allhier ftredt ber Berr Chriftus biefen Troft weiter aus, jedoch also, daß er nicht gehe aus der Gemein-schaft der Chriften. Denn droben hat er gefagt, daß man in der Kirche die Sünde soll strafen und bannen und auch predigen Bergebung der Gunden, auf dan man wiffe, mas

Sünde fei. Mun faget er, daß er's nicht allein in ber Rirchen also haben wolle, sondern dies Recht und biefe Freibeit follen auch haben, wo ihrer Zween ober Drei in feinem Namen versammelt waren, baß sie unter einander Troft und Bergebung ber Gunben verfündigen und zusprechen follen: überschüttet alfo seine Christen noch viel reichlicher und stecket ihnen mit Bergebung ber Gunden alle Winkel voll, auf baß fie nicht allein in ber Gemeinde Bergebung ber Gunden finden follen, fondern auch babeim im Sause, auf bem Felbe, im Garten, und wo nur Giner zum Anderen kommt, ba folle er Trost und Rettung haben; und folle mir auch bagu bienen, bag wenn ich betrübt und traurig bin ober in Trübfal und Gebrechlichkeit ftede, bag mir Etwas mangelt, welche Stunde und Zeit es sein mag und man nicht öffentlich in ber Kirche mag Predigt finden, und mein Bruder oder Nächster zu mir fommt, so foll ich's bem, ber mein Nächster ift, flagen, und ibn um Troft bitten; was er mir bann für Troft giebt und aufaat, das foll bei Gott im Himmel auch Ja fein." Und eben so in den Schmalkaldischen Artifeln'): "Wir wollen nun wieder jum Evangelium fommen, welches giebt nicht einerlei Weise Rath und Gulfe wiber bie Gunde; - Erfilich burch bas mundliche Wort - - jum Bierten burch die Kraft ber Schlüffel, und auch per mutuum colloquium et consolationem fratrum, nach Matth. 18, 20." Auch bie Rirchenordnungen nehmen hierauf zuweilen Bezug. Go z. B. die Braunschweis gische RD. v. J. 15282): "Doch follen auch solche bie Dhren= beichte zu Zeiten befonders in beimlichen Anfechtungen nicht verachten, fondern ihrem Prädicanten ober verständigen Chriften= bruder fagen, was fie allermeift drudet und ihnen fehlet, bag also ber Teufel mit feiner Anfechtung und Lift verratben werbe und ber Gine ben Anderen mit Gottes Bort moge ftarten, tröften, absolviren und bitten unter einander für fich, wie wir zu folden Studen reichliche Bufagen Chrifti baben Matth. 18."

<sup>1)</sup> III, 4.

<sup>2)</sup> Bei Richter, I, 114.

Aber, wie wir gesehen haben, hielt die lutherische Kirche dafür, daß es bei der gemeinen Absolution nicht bewenden könne. Nicht allein ein unabweisliches subjectives Bedürfniß schien ihr den Menschen zu dem Verlangen zu treiben, daß ihm das Wort der Gnaden speciell für ihn und sein Gewissen zugetheilt werde, sondern auch in der Natur des Wortes Gottes und in dem Willen des Herrn, der mit seinem Beisspiel darin vorangegangen, fand sie es begründet, daß dasselbe nicht bloß im Allgemeinen verkündigt, sondern auch an dem Einzelnen gehandhabt fein wolle. Bon biefer Privatabsolution nun war allerdings so Viel ohne Weiteres gewiß, daß die selbe göttlichen Nechts sei, denn sie war Predigt des Wortes Gottes; nicht minder und zwar aus demselben Grunde, daß sie kräftig sei; und endlich auch, daß sie nachgesucht werden musse, denn es gilt daß Jeder seiner speciellen Begnadigung gewiß werde. Aber anders stand es nun schon mit der Frage: ob und in wie weit die Privatabsolution nothwendig sei? Diese Frage konnte die lutherische Kirche unmöglich in dem Sinne bejahen, als ob Gnade und Bergebung der Sünden in gar feinem anderen Wege zu erlangen feien, als nur und ausschließlich im Wege der Privatabsolution. Denn abgesehen davon, daß auch Taufe und Abendmahl Gnade und Bersgebung der Sünden ertheilen, mußte und muß immer die Möglichkeit zugegeben werden, daß ein Mensch sich auch aus der gemeinen Predigt des Evangeliums das Heil entnehmen könne. Wohl aber konnte sie mit Necht sagen, die Privat= abfolution fei von der objectiven Seite ber poftulirt, benn bie Natur des Wortes der Gnaden verlange es, an dem Gin= zelnen zur That zu werden und sich zu concentriren bis zu ber Apostrophe "Deine Sünden sind Dir vergeben." Und nicht minder konnte sie, was die subjective Seite betrifft, so argumentiren: Was den Menschen treibt, die Privatabsolution zu suchen, ist durchaus nicht bloß in rein individuellen Bedürfs niffen ober in momentanen Seelenstimmungen zu suchen, fondern vollständig in der allen Menschen ohne Unterschied gemein= famen Seilsbedürftigfeit begründet; und wer der Privat=

absolution theilhaftig werden fann, und sie bennoch nicht nachsucht ober begehrt, vielleicht gar verachtet und als unnut verwirft, ber zeigt bamit, bag ce ibm an rechter Reue und an rechtem Glauben fehlen muffe; daber, wenn man auch nicht fagen fann, bag ber Mangel ber Privatabsolution an fich vom Beil ausschließe, so fann man boch bestimmt fagen, baß Berachtung und schon unnöthige Berfäumung ber Privat= absolution bas Seelenheil Deffen, ber fich berselben schuldig macht, um bes fich barin offenbarenben Mangels an Reue und Glauben willen, als bedroht erscheinen laffe: "Weber mas Bergebung ber Gunben, noch was die Gewalt ber Schluffel ift, verfteben Die, welche die Privatabsolution verachten." faat mit Recht die Apologie 1). So fonnte benn die lutherische Rirche allerdings auf ber einen Seite die absolute Noth= wendiafeit der Privatabsolution, d. h. ben Sat, daß ohne förmliche Privatabsolution Seligfeit nicht erlangt werben moge, läugnen, und boch auf ber anderen Seite festhalten, baß fie eine Gottesordnung fei, die man nicht ohne Roth bei Seite feten burfe, und beren unnöthige Berfaumung allerdings bie Seligfeit gefährbe: "Sonderlich follen fie (Die Paftoren) Die Leute mit höchstem Gleiß babin bewegen und reigen, baf fie fich vorber, ebe benn fie jum Sacrament geben, laffen abfolviren ober entbinden von ihren Gunden, benn Chriffus, unfer lieber Berr, hat ja foldes Amt und Befehl nicht ohne Urfache eingesetzt und verordnet, ba er sprach: Rehmet bin ben beiligen Geift, welchen ihr die Gunten vergebet. Denen find fie vergeben. Er hat gewißlich gewußt, bag wir folden Trofts wohl bedürfen, wenn wir's gleich felbft nicht bafür halten. Darum foll man folden gnabenreichen Troft nicht verachten, benn wie könnten wir boch schändlicher und undriftlicher handeln, als wenn wir folche Gottesordnung in ber Chriftenheit auslöschen und gar aus bem Brauche kommen ließen 2)." Dem zu Folge forbern benn auch, nach bem

1) 3m Artifel "Bon ber Beichte und Genugthuung".

<sup>2)</sup> Die Brandenburg-Nürnberger AD. v. J. 1533. bei Richter I, 203.

Borgange der Augsburgischen Confession und deren Apologie, alle nach dem J. 1530 emanirten KDD. von ungetrübt lutherischem Typus, daß alle Gemeindeglieder vor der Communion die Privatabsolution nachsuchen, und anders nicht zum Sacrament zugelassen werden sollen. Sie hätten Solches nicht thun, hätten nicht zwischen die Gemeindeglieder und den Tisch des Herrn die Privatabsolution firchenordnungsmäßig hinein stellen können, wenn sie nicht dieselbe in dem entwickleten Sinne für nothwendig gehalten hätten.

Aber auch die andere Frage: Wer sie zu ertheilen habe? lag hinsichtlich der Privatabsolution ganz anders als hins fichtlich ber gemeinen Absolution. Rudfichtlich ber gemeinen Absolution hat diese Frage gar feine Statt; benn die gemeine Absolution ift nur die von dem Empfänger vielleicht gar nicht bewußt gesuchte Selbstfolge der gemeinen Predigt, die oft eben so wenig von Dem, der sie thut, mit Absicht und bewußt gewollt und ausgeführt wird. Es macht sich, daß ber Eine aus ber Fulle seines Glaubens heraus die großen Thaten Gottes rebet, und daß ber Andere es in feiner Be= burftigfeit bort, und ungewollt von beiden Geiten fällt aus dem unabsichtlichen Zeugniß des Ginen von Chrifto dem unbewußten Bedürfniß bes Underen die Absolution gu. Gang anders liegt es bei ber Privatabsolution. Sie will von Dem, der fie nöthig hat, nachgesucht fein: wo hat er fie zu suchen? Sie fällt nicht wie die gemeine Absolution unabsichtlich zu, sondern bei ihr handelt es sich um Ertheilung, um Butheilung bes Worts der Gnaden: wer hat das Wort zu theilen? Sie läßt sich nicht wie bie gemeine Predigt des Wortes auf den Begriff des allen Christen obliegenden Zeugens von Christo zurückführen, sondern sie ist Handlung des Wortes Gottes, Verwaltung der Schlüsselgewalt: wer hat Gottes Wort zu handeln, und die Schluffelgewalt zu verwalten? Es kommt eben darum bei ihr, wenn irgendwo, auf padagogische Einsicht, auf seelsorgerliche Beisheit, auf Berantwortlichkeit bes Berwaltenden an; fie ift ein wefentliches Stud bes eigent= lichen Beidens mit dem Borte: wer bat mit dem Bort zu

weiden? Aus allen diesen Gründen erhebt sich bei der Privat= absolution sehr bestimmt die Frage: wer hat sie zu ertheilen?

Luther für feine Person ift namentlich in feinen früheren Jahren, wo er fich polemisch gegen die römische Rirche und gegen beren falfche Begriffe vom Amt und von ber Geiftlich= feit der Amtsträger bewegt, febr geneigt gewesen, die Ertbeis lung ber Privatabsolution allen Chriften zuzusprechen. fagt er in ber im J. 1521 geschriebenen Schrift "Bon ber Beichte": "Wo bu nicht möchtest einem Pfaffen ober Mond beichten, fo nimm fur bich einen anderen Mann, er fei Laie ober Priefter, zu dem bu bich Gutes verfiehft, und thue nicht anders, benn als wolltest bu treuen Rath und Troft beiner Seele holen und warten, was Gott bir burch ihn fagen wolle. Und wie bir ber fagt in Gottes Namen, fo folge und laß bir's eine Abfolution fein, und bleib barauf, fuche feine andere Abfolution". In der Begründung dieses Sates bleibt er fich nicht immer gleich. Zuweilen führt er ihn barauf gurud, baf bie Schlüffelgewalt ber gangen Gemeinde gegeben fei, indem er babei ben Begriff ber gangen Gemeinde völlig atomistisch als die Summe aller einzelnen Glieder ber Gemeinde faßt. So in bem bekannten, im J. 1523 geschriebenen "Schreiben an den Rath und die Gemeinde ber Stadt Prag, wie man Kirchendiener erwählen und einsetzen solle", bei welchem man indeffen immer bedenken muß, daß er babei ben Rothfall por Augen bat, bag eine Gemeinde keinen Paftor bat und auch feinen legitimen Proces ber Berufung. Da heißt es: "Die Schlüffel find ber gangen Gemeinde aller Chriften und eines Jeden, ber ein Glied ift berfelbigen Gemeinde, und basselbige nicht allein nach der Gewalt, sondern auch nach dem Brauch und nach allerlei Weise, die da fein mag". Anderswo be= gründet er ihn in gang spiritualistischer Beise. Go in ber Rirdenpostille, im anderen Germon am ersten Sonntage nach Oftern: "Rehmet bin ben beiligen Geift u. f. w. Allen Chris ften wird hier gegeben diefe Gewalt, wiewohl ihnen Etliche Diefelbige allein zugeeignet haben als der Papft, Die Bischöfe. Pfaffen und Monche, Die fagen öffentlich und unverschämt,

biese Gewalt sei ihnen allein gegeben, und nicht auch ben Laien. Aber Chriftus fagt bier weber von Pfaffen noch von Monden, fondern fpricht: Empfanget ben beiligen Geift; wer ben heiligen Geift hat, dem ift Gewalt gegeben, das ift, dem ber ein Chrift ift. Wer ift aber ein Chrift? Der ba glaubt. Wer da glaubt, der hat den heiligen Geift. Darum ein jeglicher Chrift hat die Gewalt, die ber Pabst, Bischöfe, Pfaffen und Monde haben in biefem Falle, bie Gunben zu behalten ober zu erlaffen". Das ift benn ben romischen Begriffen von ausschließlicher Beiftlichkeit bes Klerus gegenüber ichon richtig; aber es ift nicht zu läugnen, daß es völlig spiritualistisch ift. Denn es ift bier bie Rraftigfeit ber Absolution vollständig an Die Gläubigkeit bes fie Ertheilenten gebunden, als eine Er= weisung biefer gedacht. Sollte ber Sat richtig fein, so mußte er sich auch umkehren, und mußte sich fagen lassen: Alfo, wer nicht glaubt und folglich nicht ben beiligen Geift hat, fann nicht abfolviren, hat die Gewalt ber Schluffel nicht. Dann aber ift die Objectivität des Wortes, die Objectivität der Ab= folution dahin; die Absolution ift bann nur wirksam, wenn und weil der fie Ertheilende für feine Perfon ein gläubiger Mann ift; und ich bin mit ber Frage: ob ich absolvirt bin? junächst an die andere Frage gewiesen: ob der, der mich ab= folvirt hat, auch felber im Glauben fteht? Daher begrundet benn Luther auch felbst an anderen Stellen feinen Sat von ber Berechtigung Aller zur Ertheilung ber Absolution anders, und zwar auf die Objectivität bes göttlichen Wortes. Go fagt er in bem im 3. 1524 geschriebenen "Sermon von ber Beichte und bem Sacramente": "Sier ift gleich fo viel, er fei ein Priefter und im Amt zu predigen, oder fonft ein Chrift; bas Wort, bas er rebet, ift nicht fein, fonbern Gottes Wort, und Gott halt auch fo fest barüber, als ob er es selbst redete". Und bas ift benn freilich absolut richtig: Gottes Wort muß Gottes Wort bleiben, und wenn Giner, ber bas Umt nicht hat, fich aus Grunden bennoch entschließt, bas Wort Gottes an einem Anderen in Weise ber Absolution ju bandeln, so wird ohne Zweifel Gottes Wort feine nicht von dem Sandeln=

ben abhängige Wirkung thun. Aber bie Frage ift gar nicht bie: ob nicht bas Wort, auch außeramtlich gebandelt, feine Wirkung thun könne? sondern die Frage ift die: ob Jeder in ber Gemeinde das Recht habe, Gottes Wort in Weise ber Privatabsolution zu handeln? Diese Frage fieht durchaus ber andern gleich: ob Jeder in der Gemeinde bas Recht habe, zuzugreifen mit Taufen und Abendmablreichen? Und bie Antwort, welche jene Aeußerungen Luther's auf Diese Frage geben, tragen burchaus nicht weiter als bis zu bem Sage: baß im Nothfalle allerdings, wenn kein verordneter Diener bes Wortes zu haben fei. Jeber in ber Gemeinde bem anberen ber Abfolution Bedürftigen biefelbe fprechen fonne. Bas jene Meußerungen Luther's über biefen richtigen Sat binaus enthalten, bas tommt auf Rechnung ber fich ihnen beimischenden atomistischen und spiritualistischen Unschauungen, bie eben nicht correct find. Ueberdem fommt man ja auf biefem Wege fichtlich nimmer über bas fich unter einander bruderlich mit dem Worte Gottes troften und berathen, furg nicht über die gemeine Absolution und brüderliche Beichte binaus, und nicht an das der Privatabsolution wesentliche Sandeln, Butheilen und Theilen bes Wortes binan.

Daher führt benn auch Luther selbst, namentlich in seinen späteren Jahren, daneben noch eine andere Lehre über die Berechtigung zur Privatabsolution. Schon oben sahen wir, daß er die gemeine Absolution als die "außer der Kirchen" zur Tröstung geschehende von der Privatabsolution als der "in der Kirchen" geschehenden unterscheitet. Ferner beschränkt er die Berechtigung Derer, welche nicht das Predigtamt haben, zur Ertheilung der Absolution auf den Nothfall. In den seit 1540 und später erschienenen Ausgaben der Kirchenpostille ist der Sermon auf den ersten Sonntag nach Ostern, aus welchem wir oben die so start von spiritualistischen Anschauungen durchzogene Stelle angeführt haben, gegen einen andern vertauscht. Und in diesem letzteren heißt es denn zwar auch: "Das (nemlich Joh. 20, 23.) ist nicht allein Denen gesagt, die da Prediger oder Kirchendiener sind, sondern auch

allen Chriften; da mag ein Zeglicher ben Anderen in Todes= nöthen oder wo es sonft noth ift, troften, und eine Absolution fprechen"; aber es beißt bann auch gleich noch bestimmter weiter: "Bift du nun traurig um beiner Gunde willen, und hörest von beinem Scelforger ober, fo bu ihn nicht haben fannft, von beinem nächsten Chriftenmenschen, baß er bich mit biefen Worten tröftet: Lieber Bruber - fei getroft, benn Chriftus, bein Herr und Beiland, - hat befohlen, Beibes, durch das öffentliche Umt den berufenen Dienern und in der Roth einem Jeden insonderheit, daß einer ben anberen von Seinetwegen tröften und in Seinem Ramen von Sunden lossprechen foll - fo u. f. w." Da bindet er also die Ertheilung der Privatabsolution, den Nothfall ausgenom= men, an bas Amt. Dabei faßt er zwar auch ben Amts= begriff Anfangs noch burchaus collegialistisch. Go fagt er in jener in den Ausgaben ber Kirchenpostille nach 1540 meg= gelaffenen Ofterpredigt, jenen fpiritualiftifchen Unschauungen gang entsprechend: "Go bore ich wohl: ich mag Beichte horen, taufen, predigen, Sacrament reichen? Nein. St. Paulus fagt: Laffet es Alles ehrbarlich und ordentlich zugehen. Wenn Jedermann wollte Beichte boren, taufen, Sacrament reichen, wie wollte es fich schiden? Item, wenn Jedermann predigen wollte, wer wollte zuhören? Wenn wir Alle zugleich predigten, wie wurde es ein Geplerr burch einander werden, wie jest unter ben Frofchen. Darum fo foll es alfo zugehen, daß die Gemeinde einen, der dazu tuchtig ift, erwähle, der die Sacramente reiche, predige, Beichte bore und taufe. Wir haben wohl Alle diese Gewalt, aber Niemand foll sich vermeffen, biefelbe öffentlich zu üben, benn ber bagu burch bie Gemeinbe erwählt ift. Beimlich aber mag ich fie wohl brauchen. Als wenn mein Rächster kommt und spricht: Lieber, ich bin be= schwert in meinem Gewissen, sage mir eine Absolution, fo mag ich bas frei thun, aber heimlich, sage ich, muß es ge= scheben. Wenn ich mich wollte binseten in die Kirche, ein Anderer auch, und wollten Alle Beichte hören, wie wollte es fich reimen. Def nimm ein Erempel: wo unter bem Abel viel

Erben find, ba erwählen fie, mit Berwilligung ber Underen aller, einen, der das Regiment allein von wegen der anderen führe, benn fo ein Jeglicher über land und leute wollte regieren, wie würde es zugeben? wie wohl sie doch Alle gleich Diese Gewalt haben, die er bat, der da regieret. Also ift es auch hier mit biefer Gewalt, Gunde zu erlaffen und Gunde zu behalten." Aber auch biefe collegialistischen Anschauungen Luther's vom Umte und beffen Berbaltniß zur Gemeine machen mit ber Zeit gar anderen Plat. Go fcbreibt er im 3. 1543 an eine städtische Gemeinde, die ihren Pastor entlassen wollte. obaleich die ordentlichen Bisitatoren ihn nicht entsetzen wollten: "Ihr feid nicht Berren über bie Pfarrherren und Predigtamt, habet fie nicht gestiftet, sondern allein Gottes Cohn, habt auch Nichts bazu gegeben, und viel weniger Recht baran weder der Teufel am himmelreich, follt fie nicht meistern noch lehren, nicht wehren zu ftrafen 1)". Diese späteren Meuße= rungen Luther's nicht, wie jest so häufig geschieht, übersebend fondern gegen die früheren abwägend, fam Chemnit zu bem Urtheil: Licet enim claves traditae sunt ipsi ecclesiae, sicut veteres recte tradunt, nullo modo tamen sentimus, quemvis christianum promiscue sinc legitima vocatione debere vel posse usurpare aut exercere ministerium verbi et sacramentorum. Sicut vero in casu necessitatis veteres dicunt quemvis christianum laicum posse sacramentum baptismi administrare; idem ctiam de absolutione dixit Lutherus. in casu necessitatis, ubi non adest sacerdos, et nihil aliud dixit, quam quod ex veterum sententia de casu necessitatis dicunt Longobardus et Gratianus?).

Die lutherische Kirche nun geht nicht auf den früheren sondern auf den späteren Anschauungen Luther's weiter. Sie hält fest, daß die Schlüssel der ganzen Kirche gegeben sind: "Ueber das muß man ja bekennen, daß die Schlüssel nicht Einem Menschen allein sondern der ganzen Kirchen gehören

<sup>1)</sup> Werke, Walch. Ausg. X, 1900.

<sup>2)</sup> A. a. D. S. 547.

unt gegeben sind u. s. w. " So ist es ihr denn auch wesentlich die Kirche, durch welche Gott absolvirt: "Bon der Buße wird gelehrt, daß Diesenigen, so nach der Taufe gefündigt haben, so sie zur Buße kommen, Vergebung der Sünden erlangen mögen, und ihnen die Absolution von der Kirche nicht soll geweigert werden?)". Aber sie faßt dabei den Begriff der "ganzen" Kirche nicht, wie Luther im Briefe an die Prager, atomistisch als die Summe der einzelnen Gemeindeglieder, sondern als Organismus3. Womit denn zugleich gegeben war, daß sie alle collegialistischen und spiritualistischen Anschauungen vom Predigtamte je länger je mehr aufgeben, und daß sie Ertheilung der Privatabsolution, den Nothfall außsenommen, dem Predigtamte zuweisen mußte.

Nach allen Seiten bin ift die Privatabsolution die Spike ber Berwaltung ber Schluffelgewalt, fo weit diefelbe in bem Gnadenmittel des Wortes liegt, denn fie ift Theilung, Bu= theilung, Sandlung des Wortes Gottes. Je mehr baber Die Anschauung unserer Kirche vom Predigtamte sich babin ver= festigte, daß fie die ganze geordnete Berwaltung ber Gnaden= mittel und der denfelben inharirenden Schluffelgewalt, daß fie insbesondere auch alles eigentliche Sandeln des Wortes Gottes, 2. B. jum Segnen ber Che, als wesentliche Function bes bafur vom Berrn eingesetten Predigtamts begriff, um fo mehr mußte fie die Privatabsolution der Vermischung mit dem Ge= biete ber allgemeinen Absolution und bes gegenseitigen brüber= lichen Tröftens und Berathens aus Gottes Wort entziehen und sie dem Predigtamt zuweisen. Go Chemnit 4): Hoc etiam apud nos extra dubitationem est, Deum in scriptura instituisse et ordinasse certa media, per quae lapsis post baptismum, si convertantur, beneficium mortis Christi vult applicare et obsignare ad reconciliationem et remissionem peccatorum. Damnantur itaque Enthusiastae et Epicurei, qui fingunt Deum

<sup>1)</sup> Schmalt. Artt. "Bon ber Gewalt und Dberfeit bes Pabftes".

<sup>2)</sup> Ausgeb. Conf. Art. 12.

<sup>3)</sup> Bgl. Liturgische Abhandlungen, Bb. I. S. 351. ff.

<sup>4)</sup> A. a. D. S. 513. 306. 589. 516.

duέσως, sine usu ministerii, sine fide et poenitentia, donare lapsis reconciliationem et remissionem peccatorum. Et illud ordinarium medium seu organon, per quod Deus in hac vita nobiscum agit, in iis, quae ad salutem nostram pertinent, nostri docent esse ministerium verbi et sacramentorum. Unb von biesem ministerium saat er: Lutherus nunguam sensit, quemvis christianum promiscue sine legitima vocatione vel posse vel debere sibi arrogare vel usurpare ministerium verbi et administrationem sacramentorum in ecclesia. contra varias Anabantistarum sectas ex verbo dei monstravit. neminem debere, etiamsi sit doctissimus, ministerium verbi et sacramentorum in ecclesia usurpare sine peculiari et legitima vocatione. - Lutherus ex verbo dei docuit, Christum claves, hoc est ministerium verbi et sacramentorum tradidisse et commendasse toti ecclesiae: non autem ita, ut quisque suo arbitratu et privata temeritate sine legitima vocatione ministerium illud arriperet et usurparet; sed quod, postquam desiit immediata vocatio, mittat deus ministros verbi et sacramentorum per vocationem et electionem ecclesiae, si fiat juxta verbi sui praescriptum; ita ut summa potestas verbi et sacramentorum sit penes deum, deinde ministerium sit penes ecclesiam, ut per quam deus mediate vocat, eligit, et mittit ministros; tertio deinde penes illos, qui a deo per ecclesiam legitime electi et vocati sunt, ut penes ministros, quibus mandata est usurpatio seu administratio ministerii verbi et sacramentorum. Bur legitimen Bocation aber gebort: In nostris vero ecclesiis ministri verbi et sacramentorum non tantummodo a populo et saeculari magistratu vocantur et instituuntur - sed accedit gravissimum judicium, examen et comprobatio veri presbyterii. Et hanc esse legitimam vocationem, multis jam ostendimus. Daraus folgt benn schließ= lídy: Novatianos igitur, qui extra ministerium evangelii docebant quaerendam et exspectandam esse reconciliationem et remissionem peccatorum, jure damnatos esse fatemur. Et ministris ecclesiae datam esse a Christo potestatem remittendi et retinendi peccata, si dextre intelligatur, nemo nostrum negat. Nam Matth. 10, 1. seq. Marc. 3, 14. seq. et 6, 7. seq. Luc. 10, 1. seq. Christus eligens et emittens apostolos ad praedicandum, dat ipsis ἐξεσίαν καὶ δύναμιν, potestatem et virtutem. Et Paulus 2 Cor. 10, 8. et 13, 10. dicit, sibi a domino datam potestatem, non ad destructionem sed ad aedificationem. Illa vero potestas remittendi peccata non ita intelligenda est data sacerdotibus, quasi deus ex se abdicarit, et eam prorsus transtulerit in sacerdotes, ita ut in absolutione non deus ipse sed sacerdos remittat peccata.

Dieser Doctrin gemäß spricht benn bie lutherische Rirche die Ertheilung der Privatabsolution dem Predigtamt zu, als bem ordinarium medium seu organon, per quod deus negotium salutis dispensat'). Und barin geht bie Augsburgifche Confession voran: wiederholt nennt sie im 28. Artifel bie Schlüffelgewalt "bie Gewalt ber Schlüffel ober ber Bischöfe", wobei sie einer Seits bas Bischofsamt mit bem Predigtamt identificirt, anderer Seits nach ihrem 14. Artifel Das Predigtamt nur bem rite vocatus zuerkennt. Dem schließt sich die Apologie an, wenn sie im Artifel "Bon der Beichte und Genugthuung" fagt: "Denn Chriftus rebet von dem geistigen Reich, und es ift Gottes Gebot, daß bie Diener bes Evangelii Diejenigen, welche fich bekehren, lossprechen nach den Worten 2 Cor. 10, 8: Und ift Gewalt gegeben u. f. w." Und barauf feten benn bie Rirchenordnungen ein. Co 3. B. Die Braunschweigische RD. v. 3. 15692): "Zum Sechsten foll biefe Beichte barum gehalten werben, auf baß alfo in wahrer Buge burch rechten Glauben Die Privat= absolution bei bem herrn Chrifto im Wort gesucht, und von ihm burch bas Mittel bes Dieners empfangen werde". Die Brandenburg-Mürnbergische RD. v. J. 15333): "Darum foll man bas Bolf unterrichten, baß sie folde Berzeihung, Entbindung oder Absolution bei ihren Rirchendienern

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Chemnit. 1. c. p. 585.

<sup>2)</sup> fol. k. 1.

<sup>3)</sup> Bei Richter I, 203.

fuchen, benn Christus hat den Gewalt und Besehl selber gegeben, darum wird derselbe wahrlich Kraft haben." Auch nur unter der Boraussezung, daß die Ertheilung der Privatsabsolution dem Predigtamte zusomme, war cs ja den KDD. möglich, daß sie, was sie ohne Ausnahme thun, die Zulassung zum Abendmahl von dem vorherigen Empfange der Privatsabsolution abhängig machen. Man vergleiche, wie sich die Lüneburgische KD. v. J. 1643 ausspricht): "Und soll auch demnach Keiner zum Sacrament des Altars gehen oder versstattet werden, er habe sich denn erst oder zuvor bei dem Seelsorger in und durch die Beicht angegeben, sich für einen armen Sünder erfannt, seinen Glauben besannt, sein Leben zu bessern ernstlich verheißen und zugesagt, und die heilige Absolution darauf begehrt und empfangen."

Dabei bleibt benn freilich nicht allein die gemeine Absolution bei Bestande, sondern es wird auch ausdrücklich sests gehalten, daß im Nothfalle, wenn kein verordneter Diener des Wortes zu haben ist, die Privatabsolution wie die Tause auch bei einem Nichtpastor nachgesucht und frästig und gültig empfangen werden könne: "Wie denn in der Noth auch ein schlechter Laie einen Anderen absolviren und sein Pfarrherr werden kann?)". Ileber dieses "in der Noth" ging aber unsere Kirche auch nicht hinaus. Als Johann Arndt" die Meisnung ausstellte, "daß jeder fromme Christ nicht bloß im Nothsfalle sondern auch sonst aus christlicher Liebe die Absolution ertheilen könne", fand er den entschiedensten Widerspruch.

Themnih macht in der oben angeführten Stelle darauf aufmerksam, daß die Lehre unserer Kirche, den Dienern des Wortes sei die Macht Sünden zu vergeben und zu behalten von Gott verliehen, richtig verstanden werden müffe, ("si dextre intelligatur"), nemlich nicht so als ob sich Gott ders selben zu Gunsten des Priesters begeben habe. Wir werden

Augusti Dentw. IX, 204.

<sup>&#</sup>x27;) ©. 51.

<sup>2)</sup> Schmalf. Artt. "Bon ber Bischöfe Gewalt und Jurisdiction".
3) In feinen Predigten über den Katechismus, Jena, 1620. Bgl.

also noch näher sehen müssen, wie unsere Kirche die Stellung bes Pastors in der Absolution faßt. Der Punkt, von welchem aus sie diese Stellung bestimmt, ist der: daß das die Absolution Wirkende in dem Worte Gottes liegt, woraus sich mit Nothwendigkeit ergiebt, daß die Thätigkeit des Pastors bei Ertheilung der Absolution gerade wie bei Ertheilung der Taufe und bei Reichung des Abendmahls ein instrumentaler Dienst ist.

Mithin liegt es zuvörderft nicht fo, daß erft der Amts= charafter bes Paftors bem göttlichen Worte ber Absolution Die Rräftigkeit und Wirksamkeit mittheilte, fondern umgekehrt fo, daß das göttliche Wort der Absolution fein Amt, seinen Dienst fräftig und wirksam macht: Paulus enim diserte distinguit inter potestatem et efficaciam reconciliationis, quae dei propria est, et inter ministerium, quod apostolis datum est; ita quod deus est, qui mundum sibi reconciliat 2 Cor. 5. 19. et peccata remittit Jes. 43, 25. non autem sine medio sed in ministerio et per ministerium verbi et sacramentorum. Ministri vero dicuntur solvere et remittere peccata, propter claves, hoc est, quia habent ministerium, per quod deus mundum sibi reconciliat et peccata remittit. - Omnium vero clarissime distinctionem hanc Paulus tradit 2 Cor. 5, 19: Deus est, qui reconciliat nos sibi per Christum, non imputans nobis peccata; apostolis vero dedit διακονίαν, ministerium reconciliationis. Quomodo vero hoc? Posuit, inquit, in nobis verbum reconciliationis; nos igitur pro Christo legatione fungimur, tanquam deo exhortante per nos, obsecramus pro Christo: reconciliamini deo. Ita haec distinctio deo servat et tribuit illam gloriam, quae ipsius propria est; ministerio etiam asserit eam, quam secundum verbum dei habet, dignitatem et auctoritatem. Sicut enim Christus est, qui per ministerium baptizat, corpus etiam et sanguinem suum exhibet; ita Christus est, qui per ministerium absolvit et peccata remittit. - Per Christum igitur et propter Christum apud deum quaerimus, et a deo accipimus remissionem peccatorum sed in ministerio et per ministerium¹).

<sup>1)</sup> Chemn. I. c. p. 516.

Noch viel weniger kommt aus bemselben Grunde, wie wir bereits bemerkt haben, auf die persönliche Bürdigkeit, Gläubigkeit des Pastors an: "Derhalben auch die Sacramenta und derfelbigen Kraft nicht stehen auf des Dieners Bürdigkeit oder Unwürdigkeit, sondern wenn sie nach Bervordnung des Herrn Christi verhandelt werden, so ist er's selber, der durch den Diener laut seiner Worte absolvirt, tauft, und sein Abendmahl reichet ")."

Und vollends liegt Nichts an der Intention des Pastors: Nec sollicita debet esse conscientia de ministri intentione; sed si vox evangelii annunciatur, sides eam apprehendens statuat, se coram deo absolutum, quidquid sit de sacerdotis animo<sup>2</sup>).

Ift aber das Predigtamt in der Absolution nur ein in= ftrumentaler Dienft, fo bag bie eigentliche Wirfung von bem dreieinigen Gott burch sein Wort geschieht, so steht auch ber Pastor in ber Absolution nicht als ein Richter ba, sondern Gott felbst ift ber Richter und ber Paftor ift höchstens ber Bollstreder. Bekanntlich stütte bie römische Kirche bie Enu= meration ber einzelnen Gunden auf den Sat, daß ber Paftor als Richter ba ftebe und folglich über ben Fall cognosciren muffe. Im Gegensate gegen tiefe romifche Doctrin betonen unsere Bäter ben Sat, bag ber Paftor in ber Absolution feine richterliche Function ausübe, welcher Sat fich mit Leichtig= feit aus dem anderen ergab, daß in der Abfolution Gott felbst durch sein Wort wirke. Dem Pafter ift Nichts aufgetragen, als daß er bas Wort der Absolution spreche. bings hat nun Gott bie Absolution an die Bedingungen ber Reue und bes Glaubens gebunden, und ber Paffor bat baber ebe er die Absolution zuspricht, gewiß erst sich zu erkundigen. ob ber die Absolution Rachsuchende feine Gunde erfenne und auf Christum vertraue, auch gewiß die Ertheilung der Ab= folution zu verfagen, wenn ber diefelbe Rachsuchende weber

<sup>1)</sup> Ralenb. RD. fol. J. 3. b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Chemn. l. c. p. 547.

seine Sünde noch seinen Glauben an Christum bekennen will, oder wenn dem Pastor durch Thatsächlichkeiten im Leben des die Absolution Nachsuchenden der Beweis vorliegt, daß es mit seiner Neue und seinem Glauben nicht rechter Art sein kann. Aber wenn der die Absolution Nachsuchende seine Reue und seinen Glauben versichert, und dem Pastor kein thatsächelicher Beweis des Gegentheils vorliegt, so hat der Pastor das Wort der Absolution zu sprechen, und Gott selbst cognoscirt, richtet und urtheilt dann durch sein Wort so, daß das Wort der Absolution an dem Empfänger, jenachdem seine Reue und sein Glaube aufrichtig waren oder nicht, zur Seligkeit oder zum Gericht werden muß!).

Eben deßhalb trifft auch den Pastor keine persönliche Berantwortung vor Gott, wenn der die Absolution Nachssuchende Buse und Glauben erheuchelt und so die Absolution sich zum Gericht erschleicht, was er ja ohne Frage kann. Der Pastor hat nur dem die Absolution Begehrenden zu verkünzigen, welches die von Gott für die Erlangung derselben gestellten Bedingungen sind, und nach dem Borhandensein dieser Bedingungen sich zu erkundigen. Aber Herzenskündiger ist er nicht, und den Seelenzustand zu erforschen hat und vermag er nicht, sondern das ist Gottes: Ministri vero tantum legatione sunguntur, et sunt dispensatores alieni benesici; quidus non mandatum est, ut corda scrutentur, sed ut iis, qui signisicant, se poenitentiam agere et evangelio credere, annuncient remissionem peccatorum<sup>2</sup>).

Dieser Reihe von Bestimmungen barüber, was der Pastor in der Absolution nicht ist, steht aber natürlich eine andere Reihe von Bestimmungen darüber, was er ist, gegenüber. Ist er auch nur Diener am Wort, so ist er doch eben darum Berwalter, Haushalter über Gottes Geheimnisse, der als solcher mit den seinem Dienst vertrauten Mitteln und Schägen

<sup>1)</sup> Apologie im Art. "Bon ber Beichte und Genugthuung". Bgl. J. Gerharb LL. Theoll. VI, 296

<sup>2)</sup> Chemn. 1. c. p. 545.

nicht nach feiner Willführ handeln und schalten barf. Bielmehr hat gleich den anderen Gnabenmitteln auch bas ab= folvirende Wort von Gott feine Ordnung, in welcher es gehandhabt werden foll, und ber Diener am Wort ift an biefe Ordnung gebunden: "Diefe Gewalt aber der Schluffel ftehet nicht barin, bag ein Prediger Macht habe feines Gefallens, wie und wenn er will, zu absolviren - - sondern die Schlüffel follen geführt und gebraucht werden nach bem Befehl und Berordnung des herrn Christi')". Diese Berordnung des Berrn Chrifti aber besteht einfach barin, bag er Die Wirfung ber Absolution an die Bedingung ber Reue und bes Glaubens gefnüpft und demzufolge für die Fälle, daß ein Unbuffertiger bem Wort der Absolution nabt, dem Loseschluffel den Binde= schlüffel binzugefügt bat. Hieraus nun folgt für ben bas Wort der Absolution Berwaltenden, daß er dasselbe nicht auf's Gerathewohl hinzuwerfen, nicht bas Beiligthum ben Sunden noch die Perlen den Gauen zu geben bat. Er hat fich nicht auf bas Gewissensforschen, Bergenstundigen, Erfragen einzelner Bergehungen einzulassen; aber er hat vor allen Dingen feine Beichtfinder wegen bes Beges jur Erlangung ber Gündenvergebung objectiv zu belehren; er hat weiter durch Befragung des die Absolution Nachsuchenden unter Hinzunahme Deffen, was er von dem leben und Wandel biefes feines Beichtfindes weiß, zu erfunden, ob in demfelben bie Bedingungen eines Empfanges ber Absolution jum Segen gegeben seien, damit er möglichst feines Beichtfindes Seele por Schaden und sich vor untreuer Wegwerfung bes Gotteswortes behüte; und er hat endlich, wenn sich ihm auf un= zweifelhafte Beife an dem Beichtfinde bas Richtvorhandensein ber vom herrn für einen gesegneten Empfang ber Absolution gestellten Bedingungen herausstellt, ben Bindeschluffel anzuwenden d. h. die Ertheilung der Absolution zu verfagen Beides zur Bewahrung und zur fruchtbaren Demüthigung foldes Menschen, wie auch zur Sicherstellung bes Gnaben=

<sup>1)</sup> Ralenb. KD. fol. k. 3.

mittels vor Entheiligung. Si enim alignem absolverem, de quo plane ignorarem, an ex verbo dei esset prius institutus de peccato, poenitentia, fide in Christum, gratia Dei, et remissione peccatorum, non recte administrarem potestatem remittendi peccata. Item si ignorarem, an quis poeniteret, vel crederet; vel si scirem, esse quem impoenitentem vel incredulum, et tamen ipsi pronunciarem sententiam remissionis, non recte facerem. Tale igitur judicium et talis cognitio requiritur, ut minister intelligat, cum, qui absolutionem petit, doctrinam intelligere, peccata agnoscere, poenitentiam agere, et in Christum credere'). Go begriff unsere Kirche Die Stellung bes Abfolvirenden; und bafirte eben hierauf, wie wir bald seben werden, bas Ratechismuseramen vor ber Beichte, Die Privatbeichte vor dem Paftor, Die eben hierdurch erft ihre rechte Bedeutung gewann, und in weiterer Folge bann auch die Excommunication und den Bann. Hieraus bildete fich auch bas eigenthumliche Berhältniß zwischen Beichtvater und zwischen Beichtfind, bas stets und allenthalben, wo unfere Rirche blühte und treue Diener hatte, von fo reichem Segen begleitet gewesen ift, und bas in ber römischen Kirche, welche aus bem Beichtvater einen Richter und Gewiffensforscher machte, niemals so innig und vertraulich, und in der refor= mirten Rirche, welche alle hier zum Grunde liegenden Begriffe verflüchtigte und barum auch biefe Institute nicht hatte, niemals fo ernst und tief werden konnte als in der lutheri= ichen Rirche 2).

Schließlich erwähnen wir nur noch, daß unsere Kirche die römische Theorie von den Reservatfällen, wonach die Ubsfolutionsgewalt des Bischoss weiter als die des Priesters und

<sup>1)</sup> Chemn. l. c. p. 545.

<sup>2)</sup> Die Reformirten wollen auch gar fein beichtväterliches Berhältniß. Auf dem im J. 1852 in Bremen gehaltenen Kirchentage (vgl. protestantische Monatsblätter, Decemberhest 1852 S. 53 ff.) meinte der Prediger Mallet aus Bremen: "Einer auf Erden lasse sich ""beiliger Bater" nennen. Da musse er immer benken: Bater, vergied ihm, denn er weiß nicht, was er thut! Und wenn sich Einer Beichtvater nenne, so komme es ihm auch immer vor, als musse ihm etwas vergeben

bie bes Pabstes weiter als die bes Bischofs griff, nach ber gangen Confequeng ihrer Lehre verwerfen mußte. Gie läugnete nicht, baf es beilfam fein fonnte, ben Paftoren nicht zu gestatten, daß sie in schwierigen Fällen sofort und allein nach ihrem eigenen Urtheil absolvirten ober excommunicirten, und daß es von Rugen sein möchte, die Vastoren anzuhalten, daß fie folde Fälle erft zur Kenntnig ihrer Oberen brächten, bamit Dieselben forgfältiger geprüft wurden. Bielmehr hat fie, wie wir später feben werben, in ihren Einrichtungen hinsichtlich ber Ercommunication und des Bannes felbst Diefen Grundfat praftisch befolgt. Aber fic führte bies bann lediglich auf Die practische Zwedmäßigkeit, nicht auf eine bogmatische Nothwendigfeit zurud, D. b. fie gab nicht zu, baß bie Schluffel= gewalt eine in Beise ber Grade und Stufen zwischen Presbyterat, Episcopat, und Papat vertheilte fei, daß der Presbyter nur von ben geringeren, ber Bifchof zwar von ben mittel= schweren, aber von ben schwerften nur ber Pabst entbinden konne. Denn einer Seits verwarf fie Diesen Unterschied zwischen Gunden und Gunden; anderer Seits lag ihr Die einzige und für alle Gunden ausreichende Vergebungsgewalt im Worte Gottes, welches nur Eines ift und folglich auch nur Ein untheilbares Gnabenmittelamt conftituirt. Wenn raber gegen den Paftor vorbehalten wird, daß er in vor= kommenden schwierigeren Fällen nicht allein verfahre, so kann Dies nur ben Ginn einer nüglichen firchlichen Ginrichtung gum Zweck ber Berhütung einer unversichtigen Unwendung Des Binbeschluffels, aber es fann nicht ben Ginn haben, baf ber Paftor, ber bod Gottes Wort hat, bennoch von gewiffen Sunben nicht entbinden fonnte, ober bag bie firchlichen

werben." Allerdings "fommt" das dem Prediger Mallet nur so "vor"; Babrheit ift in der Parallele nicht, und von Sachtenntniß zeugt sie auch nicht, sondern sie ist ein Ergebniß der alten resormirten Unart, die lutherische Privatbeichte und Lutherisches überhaupt katholisirend zu nennen. Aber um so weniger hätte solchen Kundgebungen gegensüber Stahl die Debatte mit der Bemerkung schließen sollen: "daß in dem resormirten Bekenntnisse kein Gegensaß zu der Privatbeichte bestebe".

Oberen, die boch auch nicht mehr als Gottes Wort haben, eine größere Absolutionsgewalt befäßen. Auch dies folgte nothwendig aus dem Sate, daß die Kräftigkeit und Wirksamskeit der Absolution in dem Gnadenmittel des Wortes Gottes liege.

Das war die Lehre unserer Kirche von der Beichte und der Absolution. Wir haben nun zu sehen, wie auf Grund dieser Lehre unsere alten KDD. das Institut der "Beichte und Absolution" practisch einrichteten. Wir werden darin die Bestätigung des Gesagten sinden.

Die ganze Art, wie die lutherische Kirche die "Beichte und Absolution" faßte, mußte sie zuvörderst darauf führen, dieselbe als eine selbständige kirchliche Handlung zu behandeln. Es war ihr ja die Absolution nicht bloß Predigt des Bortes Gottes, sondern Handlung desselben an dem Einzelnen; anderer Seits war sie ihr aber auch nicht ein Theil der Tause oder des Abendmahls, sondern eine Function des göttlichen Wortes. Die lutherische Kirche konnte daher die "Beichte und Absolution" weder in der Form der sogenannten "offenen Schuld", noch als bloße Vorbereitung auf das Abendmahl behandeln. Weder in der einen noch in der anderen Form wäre Dassjenige, was sie in der Beichte und Absolution erkannt hatte, zu seinem Ausdruck und zu seinem Rechte gekommen.

"Offene Schuld" hieß in der damaligen Kirchensprache diesenige Einrichtung der Beichte und Absolution, wonach im Gottesdienst der Geistliche erst eine allgemeine Beichtformel und gleich darauf eine Absolutions= und Retentionsformel werliest, in der Weise, wie es heutigen Tages in den evansgelischen Kirchen Preußens und Sachsens und anderswogeschieht. Diese Einrichtung fand Anfangs auch in manchen lutherischen Kirchen Eingang. Selbst der Name "Offene Schuld" kommt auch in früheren lutherischen KDD. vor. In den sächssichen Listationsartikeln v. J. 1533°) heißt es: "Nach

<sup>1)</sup> Apologie im Art. "Bon ber Buße", und "Bon ber Beichte und Genugthuung". Bgl. Chemn. l. c. p. 550.

<sup>2)</sup> Bei Richter Kirchenordnungen, I. 229.

ber Predigt mag man die offene Schuld auf ber Rangel furz und rein fammt ber Absolution - fprechen". Außerbem fommt diese Cinrichtung vor in der Landesordnung des Bergog= thums Preußen v. J. 1525 1), und in ber von Bugenhagen verfaften Braunschweigischen AD. v. 3. 1531. In letterer, welche zuerst eine liturgische Form bafür giebt, lautet ber betreffende Abschnitt folgender Maagen. Rach der Predigt "auf dem Predigtstuhl" spricht ber Paftor also: "Sprecht bie Beicht mit mir, und bekennet Gott eure Gunde, bag er uns gnädig fei: Gott fei gnädig mir armen Gunder. Es fehlet mir an bem Glauben, daß ich Gott meinen Berrn nicht von gangem Bergen liebe, mich nicht ganglich auf ihn verlaffe in Anfechtungen und aller Noth Leibes und ber Geelen. 3ch follte Gott allein fürchten und in allen Dingen vor Augen haben, nun fürchte ich mich vor ben Leuten, Die mir um ber Gerechtigfeit willen fonnen Bofes thun. 3ch fürchte mein But, Ehr, Freundschaft und ben Leib zu verlieren. 3ch forge undriftlich für bie Nahrung, und fuche in allen Dingen bas Meine und nicht was Gottes ift. Ich ftelle auch nicht gang meine Seligfeit in Jefum Chriftum feinen eingebornen Gobn für und gegeben. Es fehlet mir auch an ber Liebe, baß ich meinen Nächsten nicht liebe als mich selbst, sondern handele wider ihn mit bosen Argwohnen, mit Afterreden, mit Worten, mit Werken und fann nicht ein Wort von ihm wider mich leiden, ich geschweige benn mehr, und kann ihm nicht von Bergen vergeben, und bin boch Solches ichuldig zu thun. Besonderlich aber habe ich ein beschwertes Gewissen in Dieser Unfechtung R. in Diefer Gunde R. (Gin Jeglicher flage Gott feine beimliche beschwerliche Gunde zur Befferung). Darum, allmächtiger Gott, lieber Bater, vergieb mir alle meine Gunde, und erleuchte mein Berg mit Deiner Wahrheit, baß ich Dich moge halten für meinen gnädigen Bater, und meinen Nächsten für meinen Bruder, ohne alles Aergerniß, nach Deinem Wort, burch unseren Beren Jesum Chriftum (fprecht) Amen. Jesus

<sup>1)</sup> Bei Richter I, 29.

Chriftus ift unsere Geligkeit ewiglich (fprecht) Amen." Bemerkenswerth an biefer Form ift nächst der Weitläufigkeit der Faffung bas Bemühen, in biese allgemeine Beichte bie Beichte bes Einzelnen hineinzuziehen, und baß es zu einer Absolution eigentlich nicht kommt. Nebrigens ist ein fehr bestimmter Unterschied zwischen ber Stellung, welche bie lutherische Rirche von vorn herein ber Offenen Schuld giebt, und ber berfelben von der reformirten Kirche gegebenen zu notiren: Die reformirte Rirche fest bei ihren Gottesbienften bie Gemeinbe als die ichon gesammelte und gläubige voraus, welche nun eben zusammen fommt um anzubeten und Gott zu bienen; baber läßt fie benn ben Gottesbienft mit ber Offenen Schuld anheben; die Gemeinde heiligt fich damit zur Anbetung. Dagegen fest bie lutherische Rirche bie Bebeutung bes Gottesbienstes barein, bag in demfelben Gottes Wort und Sacrament gegeben werden, bamit die Gemeinde gläubig und gläubiger werde; fie läßt baber erft Gottes Wort geben und predigen, und stellt bann an den Schluß ber Predigt bie Offene Schuld als die Application der Predigt.

So stand die Sache im J. 1533: einige wenige lutherische Kirchenordnungen hatten die Offene Schuld aufgenommen,
die meisten kannten diese Einrichtung nicht. Im J. 1533
entstand nun aber wegen dieser Offenen Schuld in der lutherischen Kirche eine Streitigkeit. In der Stadt Rürnberg
nemlich') hatte bisher auch der "Gebrauch" bestanden, "daß,
so an Feiertagen die gemeine Predigt auf der Kanzel vollbracht worden, deßgleichen über dem Altar vor der Communion des Leibs und Blutes Christi, der Prediger eine gemeine
offene Beicht gesprochen, und nach Endung derselben dem versammelten Bolt die Absolution verkündet hat". Diesen Gebrauch der Offenen Schuld schafften Dsiander und Brenz in
der von ihnen verfasten und im J. 1533 emanirten Ansbach-

<sup>1)</sup> Lgl. hiezu Hartmann und Jäger, Johann Brenz I, 414 ff. 460. ff. Steit die Privatbeichte und Privatabsolution S. 8—14. 150—155. De Wette Luther's Briefe IV, 481. ff.

Nürnbergischen RD. ab, und führten statt besselben bie form= liche lutherische Privatbeichte ein. Gie bielten Diese öffentliche Absolution für keine ernstliche Absolution, und barum dem Worte Gottes nicht gemäß; Die Anmeldung, Die bei ber Beichte vor dem Abendmahl stattfinden muffe, falle hierbei hinweg; ce fei keine mabre Absolution, benn niemals batten fie in ber Schrift gelesen, daß ein vermischter Saufe absolvirt werden fonne, in welchem fich Ungläubige, Schwarmer, Unbuffertige, Chebrecher, Surer, Bucherer, Berratber, Gaufer, Morter befänden, in welchem auch Niemand die Absolution begebre, viel weniger ben ernstlichen Borfat babe fein leben zu beffern; bie alte Kirche habe bergleichen nie gekannt; sobann könne man eine folde gemeine Absolution in zwiefacher Beise versteben, nemlich entweder conditionaliter, b. b. wenn ihr Buße und Glauben habt, so absolvire ich euch, ober ohne alle Bebingung b. h. ich absolvire euch, ihr mögt nun Bufe und Glauben baben ober nicht, aber bas Erste sei keine Absolution mehr und das Zweite fei Luge und Gottesläfterung; endlich bebe biefe gemeine Absolution alle Kirchenzucht und namentlich Die Excommunication auf, denn von der Predigt könne man ja die Ercommunicirten boch nicht ausschließen, und wenn nun die Predigt mit der Absolution geschlossen wurde, so würden ja diefelben fofort wieder abfolvirt. Indessen "viele fromme, driftliche Perfonen" in Nurnberg waren mit biefer Abschaffung ber Offenen Schuld nicht zufrieden; es war "ihnen nicht gelegen alle Sonntage ober Wochen zum Sacrament zu geben, und die Privatabsolution zu empfangen, sie vertröfteten fich ber gemeinen öffentlichen Entbindung von ben Kanzeln und dem Altar, und ihr Gewiffen war nun burch Die Abschaffung in große Unrube versest." Der Rath zu Murnberg trat auf Die Seite Diefer Beschwerdeführer, und indem er sich barauf berief, daß boch auch in Sachsen (f. oben) bie Offene Schuld geduldet werde, und daß bei ber großen Bolfsmenge bie Rraft ber Pastoren nicht binreiche, Die Privat= beichte durchzuführen und vor ber Communion Jeden in= sonderheit zu absolviren, forderte er von den Prädicanten die Wiederherstellung der Offenen Schuld. Alle anderen Pradi= canten erklärten fich bazu willig; Dfianber aber weigerte fich, und verwies ben Rath auf die Entscheidung des Breng. Der Rath wendete fich auch wirklich an Breng, und Breng vertheidigte die Abschaffung ber offenen Schuld in einem ausführlichen Briefe an ben Rath. Er erklärt, bag nach feiner Heberzeugung, die ihm burch jene Austassungen ber "vielen, frommen driftlichen Perfonen" nur noch bestärft werbe, bie Offene Schuld einer Seits die Bedeutung ber Predigt herabfege, als ob die nicht schon felbst gemeine Absolution fei, und anderer Seits bas Institut ber Privatbeichte berabbrude, indem basselbe bann überfluffig erscheine, und fo bie Schluffel= gewalt verwirre, und die Gewiffen theils einschläfere theils ver= störe: "Die Schlüffel des Himmelreichs", fagt er, "daraus die Absolution herfließt, sind die Predigt des Evangeliums von Jesu Chrifto. Dieses wird gepredigt entweder dem gemeinen Saufen oder einer fonderlichen Verson. Wird es dem gemeinen Saufen gepredigt, so bringt die Predigt ihrer Urt und Natur halber mit fich auch die Berzeihung ber Gunden u. f. w. Spricht man aber auf die Predigt des Evangelium noch die gemeine Absolution, so entsteht der falsche Wahn, als fei bie vorhergehende Predigt nicht ber rechte Schluffel bes Simmelreiche, fondern erft die gemeine Abfolution muffe ben himmel aufschließen, und die Solle beschließen, so daß es dabin gerath, daß die Predigt verachtet und allein bas Werk der gemeinen Absolution ohne allen rechten Glauben gesucht werbe. - Die Schlüffel bes himmelreichs begreifen aber auch bie Vorbehaltung ber Gunden in fich. Wollte man nun ben Predigern auforingen, nach ber Predigt eine gemeine Absolution zu sprechen, und man weiß, daß Rips Raps, nemlich rechte Chriften, bofe und unbuffertige Chriften, Schwärmer, Räuber, Finanger, ju Zeiten Juden und allerlei Geschmeiß in die Predigt zu Sauf fommt, und der Prediger fein öffentlich Bekenntnig bes Glaubens noch ber Gunden, und viel weniger eine Berwilligung ber Befferung des lebens bort, fo muß er auch bas andere Stud bes Schluffels, nemlich

bie Vorbehaltung ber Gunden führen und fagen; euch, fo bie Predigt des Evangeliums aufnehmen, erkenne ich ledig von ben Gunden, und schleuß euch ben himmel auf, aber euch, Die es nicht alauben, behalte ich die Gunde u. f. w. Was aber eine folche Absolution für ein Ansehen habe, ba boch bie Predigt felbst ein solches Getheiltes in sich schließt, ift wohl zu erachten. - Dazu ift die Absolution eine Application ber gemeinen Predigt für eine sonderliche Verson, so von wegen ber Beschwerung ihres Gewiffens aus der gemeinen Predigt nicht genugsam zufrieden gestellt ift. Denn obwohl in ber gemeinen Predigt auch gemeinbin absolvirt wird, jedoch, wo ein beschwert Gewissen ift, so benfet es immer: ei, die Predigt gehört vielleicht nicht bir zu fondern andern Leuten, ober allein den Heiligen, wie denn Richts garter und mankel= muthiger ift benn ein Gewissen. Darum ift zu ber gemeinen Predigt, welche eine gemeine Absolution ift, auch die Privat= absolution verordnet, bamit bas beschwerte Gewiffen besto baß au versichern, daß die Berzeihung ber Gunde ibm felbit qu= gehörig. Burde aber nach ber Predigt auch eine Absolution nicht einer sonderlichen Person sondern in den großen Saufen gesprochen, und bie Perlen für bie Schweine geworfen, fo könnte sich bas beschwerte Gewissen baraus eben so wenig aufrieden ftellen, und bliebe für und für in feiner Unrub, bis es bie Privatabsolution erhält. - Die Alten baben nicht ungeschickt bie Absolution ein Sacrament ber Buße genannt. Mun ift ber Sacrament Art, baß fie nicht in Die Gemeinde barrauf ausgeworfen, sondern einer jeglichen sonderlichen Person, die es begehrt, mitgetheilt werden - also will es auch ungefüglich sein, baß bas Sacrament ber Bufe, welches ift die Absolution, in die Gemeinde, von der man weder Glauben, noch Bekenntniß noch Beicht, noch Bufe boret, ausgeworfen werbe. - Daß aber Bielen nicht gelegen fein will, alle Sonntage das Sacrament und die Privatabsolution zu empfangen, ist gerade eine Anzeigung, daß die vorber= gebende Predigt tes Evangeliums nicht für einen Schlüffel des Himmelreichs oder Absolution gehalten wird, und sollte

allererst dieser Urfachen halber die gemeine Absolution nach ber Predigt abgethan werden, bamit bie Leute gewohnt wurden, bie Predigt des Evangeliums für eine Absolution zu halten. -Nachdem nun die gemeine Predigt des Evangeliums burch bie gemeine Absolution verdunkelt, und die Absolution die gemeine Predigt auf sonderliche Personen appliciren soll, auch gegen ben gemeinen unbefannten Saufen beide Theile bes Schluffels zu üben find, und aus ber Unterlaffung ber gemeinen Absolution die Privatabsolution in ihrem Wefen und Autorität bleibt -, so bedünkt mich nüglich, daß die gemeine Abfolution, wie fie bisher unter ber Predigt gebraucht, gang unterwegen bleibe". Der Rath war aber hiemit nicht zufrieden, fondern wendete fich an Luther felbst, und Luther fuchte zu vermitteln. In mehreren Briefen an Dfiander und Lind, und namentlich in einem von ihm, Bugenhagen, Jonas, Melanthon und Eruciger unter bem 8. October 1533 an ben Rath zu Murnberg gerichteten Schreiben fucht er bie Sache babin zu faffen, bag neben ber zwar nicht zur Erlangung ber Sündenvergebung absolut nothwendigen aber boch zur Tröftung ber Gewissen unter allen Umftanden beizubehaltenden Privat= absolution einer Seits und ber gemeinen Predigt bes Evan= geliums anderer Seits allerdings auch die gemeine Absolution ober Offene Schuld mit Fug festgehalten werben könne, "bie= weil sie boch dazu dienet, daß sie die Zuhörer erinnert, daß fich ein Jeber bes Evangeliums annehmen foll, bag es eine Abfolution fei und ihm auch gehöre". Demnach foll die gemeine Abfolution, wo fie gebraucht wird, fich ber Predigt anhängen, dieselbe ben Buborern appliciren, und foll fich dies auch in ber berfelben gegebenen Form, namentlich in ben fie einleitenden Worten zu Tage legen.

Indessen ungeachtet dieser Vermittelungsversuche Luthers wird man nicht läugnen können, daß im Grunde Brenz Necht hat. Die gemeine Absolution am Schlusse der Predigt ist weber Predigt noch Absolution, denn sie predigt das Wort nicht sondern will es zur That an den Hörern machen, aber wiederum gelingt es ihr nicht, zur wirklichen That und Hands

lung bes Worts zu werden, ba ihr zu Letterem bas fich am Einzelnen Bollziehen fehlt; fie ift ein unbestimmtes Mittelbing zwischen bem Predigen bes Wortes an Alle und zwischen bem Handeln bes Wortes am Einzelnen, weber bas Eine noch bas Undere. Dazu fommt, daß bei ihr nothwendig die Beichte, bas von dem Einzelnen abzulegende Bekenntniß feiner Reue und feines Glaubens wegfällt, und bag baber in ibr bie Abfolution nie anders als conditionaliter ertheilt d. h. im Grunde gar nicht ertheilt sondern nur verfündigt werden fann. Und cben in diefer ihrer ichwankenden Ratur liegt ihr Bedenkliches. Es ift schon richtig, was Luther behauptet, daß sie neben der gemeinen Predigt und ber Privatabsolution bestehen fann; aber eben so gewiß ift. daß sie in ihrer schwankenden Natur stets die Feindin der Privatabsolution fein muß. Gerade baß in ihr die Absolution nur conditionaliter ausgesprochen werden fann, wird fie immer bem Geiftlichen lieb machen, ber in feinem Gewiffen ungewiß darüber ift, ob er die Absolution nach seinem Amte wirklich zu ertheilen und nicht vielmehr nur zu verfündigen habe; gerade barum hat ja die reformirte Rirche zur Offenen Schuld gegriffen, weil sie nicht glaubte, daß in der Absolution des Pastors wirklich Bergebung der Gunden ertheilt werde. Und wer nicht beichten und bekennen mag, wird auch immer lieber zur gemeinen Absolution greifen und in berfelben fein Gewiffen einschläfern. Der Berfolg ber Geschichte wird uns zeigen, daß alle biefe Bebenken nur zu gegründet find, und daß Brenz allerdings Recht batte.

Eben daher kam es nun auch, daß die Offene Schuld, ungeachtet sie von Luther vertheidigt war, doch keine weite Berbreitung in der lutherischen Kirche fand. Sie war in jenem Streite in Collision mit dem specifisch lutherischen Institut der Privatbeichte gerathen; sie war überdem eine eigenthümliche Pflanze der reformirten Kirche; und Beides hinderte ihre Berbreitung in der lutherischen Kirche. Eine weitere Berbreitung fand sie nur in den südwestdeutschen Kirchen, in deren Cultusformen die lutherischen Reformatoren so häusig die reformirten Elemente dulden mußten. Brenz

selbst mußte hier bie Offene Schuld toleriren. In ber KD. für Schwäbisch=Ball v. J. 1543, und in ber Burttembergi= fchen v. J. 1553, an beren Ausarbeitung er betheiligt mar, findet sie sich'). Außerdem in der großen Württemberger RD. v. J. 1559, in ber Mumpelgarter v. J. 1571, in ber Sanau-Lichtenberger v. 3. 1573, und in ber Sobentohifchen v. J. 1578. Dagegen findet fich bas Sprechen ber Beichte und Absolution nach ber Predigt in ben nord= und mittel= beutschen lutherischen KDD. nur sehr selten. Man barf es nemlich nicht hieher rechnen, wenn eine Reihe von RDD. befehlen, daß ber Paftor namentlich in Wochengottesbienften nach der Predigt ber Gemeinde Die Form ber Beichte vor= sprechen folle. Es hatte bies nicht ben Ginn, bag baburch gebeichtet und absolvirt werden sollte, sondern bas bes Lesens unkundige Bolk sollte auf diese Beise die Beichtform aus= wendig lernen. Go mußten bie Pastoren auch ben gangen Ratechismus und andere Lehrstücke von ber Rangel vorsprechen, bamit bas Bolk sie lernte und behielt. Go haben es 3. B. die Lüneburger, die Pommersche, die Nordheimer und die Berbensche RD.; und die lettere äußert fich barüber fo2): "Auch follen alle Sonntag vor ober nach ber Predigt die Worte bes Ratechismi beutsch sammt einer furzen Form einer gemeinen Beicht ben Leuten fürgelesen werben, damit ber gemeine Mann Ierne, wie er Gott feine Gunde beichten, und fich fonften in bem Betftuhl fein schicken und erzeigen folle". Diefe RDD., welche nur ein Vorsprechen ber Beichte jum gernen berfelben wollen, abgerechnet, findet fich bie eigentliche Offene Schuld, bas Sprechen ber Beichte und Absolution nach ber Predigt, außer in Chursachsen nur in ber Calenberger RD. v. 3. 1569, in ber Lauenburger v. J. 1585, in ber Oftfriesischen v. J. 1631, und in der AD. der Bergogin Elisabeth v. J. 1542; wobei übrigens noch zu bemerken ift, daß die RD. ber Berzogin Elisabeth niemals eingeführt ift, und daß bie Oftfriesische

<sup>&#</sup>x27;) Steit a. a. D. S. 152. ff.

<sup>2) ©. 36.</sup> 

überhaupt einen dem Württembergischen ähnlichen, sich mit dem resormirten Typus absindenden Charafter hat. Das sind alle lutherischen KDD., welche die Offene Schuld haben. Später freilich war dies anders. Unter den Einslüssen der asketischen und mehr noch der spenerischen Richtung, welche das Institut der Privatbeichte nicht liebte, drang seit der Mitte des 17. Jahrhunderts die Offene Schuld fast in alle Landeskirchen und in alle Agenden ein. Die Lüneburger KD. v. J. 1598 z. B. hat sie noch nicht, aber die von Johann Arndt revidirte Lüneburger KD. v. J. 1643 ordnet sie bereits für die monatlichen Buß= und Bettage an. Wir werden dies und die damit zusammenhängenden weiteren Entwickelungen des Beichtwesens unten näher betrachten, und kehren hier einstweilen in das 16. Jahrhundert zurück.

Sinficilich ber Form, welche fie ber Offenen Schulb geben, richten fich übrigens alle biefe biefelbe aufnehmenden lutherischen RDD. bes 16. Jahrhunderts nach jenen Meußerungen Luthers in bem Murnberger Streit: Gie brauchen ben Namen "Offene Schuld" nicht mehr, sondern nennen fie "gemeine Beichte"; fie laffen fie nur am Schluffe ber Prebigt fprechen als beren Application; und forgen bafur, bag bie einleitenden Worte bies gehörig aussprechen. Als ein Beispiel ftatt aller kann und die Kaffung der Kalenberger KD, bienen. wo ber bezügliche Abschnitt fo lautet: "Bum Ende ber Predigt follen die Kirchendiener allewegen bas Bolf fürzlich erinnern. daß sie die gehörte Predigt Gottes Worts nicht in Wind schlagen, sondern bieselbige alsbald ein Jeder ibm felbft zur Bufe, wahrhaftigem Glauben und Be= fehrung zueigne, barauf er benn bie nachfolgende gemeine Beicht bem Bolf fürsprechen, und gleichergestalt bie Buß= fertigen absolviren, den Unbuffertigen aber Gottes ernftlichen Born verfündigen foll. Die öffentliche Beicht: 3ch armer Sunder bekenne mich Gott meinem himmlischen Bater, baß ich leider schwerlich und mannigfaltig gefündigt habe, nicht allein mit außerlichen groben Gunden, fondern viel mehr mit innerlicher angeborner Blindheit, Unglauben, Zweifelung, Rleinmuthigkeit, Ungebuld, Hoffart, bofer Luft, Geiz, beim= lichem Neib, Sag und Miggunft, auch anderen Gunden, daß ich auf mancherlei Beise mit Gebanken, mit Geberben, Borten und Werken die allerheiligften Gebote Gottes übertreten habe, wie bas mein herr und Gott an mich erkennet, und ich leider so vollkommlich nicht erkennen fann: also reuen fie mich, und find mir Leid, und begehre von Bergen Gnade von Gott durch seinen lieben Sohn Jesum Chriftum, und bitte, daß er mir feinen beiligen Geift gur Befferung meines Lebens mittheilen wolle. Darauf foll alsbald folgen die Ab= folution. Form ber Absolution: Der allmächtige Gott hat fich eurer erbarmt, und durch ben Berdienst des allerheiligften Leidens, Sterbens und Auferftebens unferes Berrn Sefu Chrifti, feines geliebten Sohnes, vergiebt er euch alle eure Sunde; und ich, als ein verordneter Diener ber drifflichen Rirchen, verfündige allen Denen, fo mahrhaftige Buge thun, und durch den Glauben all ihr Bertrauen auf den einigen Berdienst Jesu Chrifti fegen, und gebenken ihr Leben nach bem Gebot und Willen Gottes anzustellen, folche Vergebung aller ihrer Gunde im Namen Gottes bes Baters, und bes Sohnes und bes beiligen Geiftes, Amen. Dagegen aber fage ich allen Unbuffertigen und Ungläubigen aus Gottes Wort und im Namen Jesu Christi, daß ihnen Gott ihre Sunde vorbehalten hat und gewißlich strafen wird". Aehnlich alle genannten RDD. Die Lauenburger hat fogar wörtlich biefelbe Form neben zweien anderen Formen; und die Bürttemberger RDD. haben Diefelbe Beichtform, und auch neben zweien anderen die nemliche Form der Absolution. Die anderen haben andere unter fich nicht übereinstimmende Formen; Die bedeutfamfte Abweichung ift Die, bag die Bürttemberger ADD. und die Oftfriesische nicht, wie die Ralenberger, Die Retentionsformel haben, weil fie bas Con-Ditionale fürchten, bas damit allerdings in Diefe Weife ber Abfolution binein fommt.

Wenn aber auch die lutherische Kirche theilweise die Offene Schuld aufgenommen hat, so hat sie boch nie und nirgenbs

geglaubt, bag bamit bie "Beichte und Abfolution" ihre völlige Bermirflichung und ihren rechten Ausbruck gefunden hatten, und bat fich baber nie und nirgend mit bem Inftitut ber Offenen Schuld zufrieden gegeben, fondern ftete baneben bie Privatbeichte gehabt. Die Ginrichtung, wonach ber "Beichte und Absolution" selbst bie Form ber Offenen Schuld gegeben wird, indem man ben Beichtenden in Ginem Saufen zuerft eine Beichtpredigt halt, und barauf eine Beichtformel por= spricht, und bann über ben gangen Saufen die Abfolution fpricht - biefe Ginrichtung, welche Demjenigen entspricht, was man jest allgemeine Beichte nennt, fommt in ber gangen älteren lutherischen Rirche nicht vor. Was biefe bie gemeine Beichte nannte, ift vielmehr nur die neben ber Privatbeichte bestehende Offene Schuld, ober Verlefung ber gemeinen Beichte und Absolution nach ber Predigt. Mur zwei ältere RDD. nabern fich ftark Demjenigen an, was wir jest allgemeine Beichte nennen. Nach ber RD. von Schwäbisch= Sall v. J. 1553 nemlich und nach ber Bürttemberger RD. v. 3. 1553 foll bie Beichte und Absolution in ber Beise gehalten werben, baß ber Paftor erft mit ben Ginzelnen bas Beichtverhör abhalt, bann aber fie Alle in Ginem Saufen por ben Altar treten läßt, ihnen eine Beichtpredigt und eine Beichtformel vorlieft, und bann über fie Alle zumal die Absolution spricht; jedoch fo, daß ber Pfarrer bereit fein foll, bem Gingelnen, ber es etwa wünscht, auch bie Privatabsotution zu ertheilen. Das ift ber einzige Borgang, ben bie jetige allgemeine Beichte in ber lutherischen Kirche hat; und babei muß überbem noch bemerkt werben, bag fich bies auf bie in Gubbeutschland mächtigen reformirten Ginfluffe gurudleitet, bag bie Burttem= berger RD. v. 3. 1553 ichon im 3. 1559 ber Großen Bürttemberger RD. Plat machte, welche bie Privatbeichte und Privatabsolution in aller Form wieder herstellte, und daß boch diese Form immerhin im Unterschiede von der jetigen allgemeinen Beichte die Privatbeichte b. h. bas Beichtverhör mit dem Einzelnen festhielt und auch die Privatabsolution wenigstens Dem reservirte, ber fie munschte.

Roch viel weniger aber als die lutherische Kirche geneigt war, die "Beichte und Absolution" in der Form der Offenen Schuld bloß als Unhängsel ber Predigt zu behandeln, war fie ber Meinung, dieselbe blog als Borbereitung auf bas Abendmahl anzusehen und zu behandeln. Bielmehr mar fie ihr ein felbständiger Act, eine von der Sacramentereichung getrennte Sandlung bes göttlichen Wortes, burch welche eben fo gut wie burch bas Sacrament Bergebung ber Gunden mitgetheilt wird. Zwar, wenn man in neuerer Zeit bies richtig im Gegenfate zu ber modernen Beichtpraxis wieder er= fannt und baraus ben Schluß gezogen bat, als hätten unfere Bater im lutherischen Predigtamte Die Absolution nicht bloß vor bem Abendmahl fondern auch "auf den Gaffen, und auf ben Felbern, und im Rämmerlein" ertheilt, fo mochte Letteres nicht richtig fein. Reinen Falls ift es üblich gewesen, Die "Beichte und Abfolution" fo allenthalben zu handeln; wir werben gleich feben, wie bie lutherischen RDD. einstimmig absolut verbieten, anderswo als in der Kirche Beichte gu boren und zu absolviren. Aber selbst bas ift mir fraglich, ob je in unserer Rirche bie "Beichte und Absolution" getrennt von dem Abendmahl gehandelt worden ift. 3ch habe, auf= merksamen Suchens ungeachtet, feine bestimmte Spur bavon finden können. Nur brei Stellen habe ich gefunden, bie etwas Derartiges auszusagen scheinen. Die eine Stelle findet fich in der Medlenb. RD. fol. 42: "Darum - foll - bie Privatabsolution in der Kirchen erhalten werden um vieler Urfachen willen, welche alle Betrübten, gefund ober frank, begehren mogen, fo oft fie wollen; und ift diefer Brauch etlicher Kirchen nüplich, daß jede Person insonderheit vor ber Communion die Privatabsolution suchet". Die zweite Stelle findet fich in der Großen Burttemberger RD. G. 97: "Darum follen die Pfarrherren ihren Pfarrverwandten nicht allein die gemeine öffentliche Predigt thun, sondern ihnen auch ihren Dienst insonderheit anbieten. Und fürnemlich wenn fie bas Rachtmahl Chrifti halten wollen, follen fie bie Rirche vermabnen, daß ein Jeglicher - beichte". Die britte

Stelle findet sich bei Johann Gerhard): "Privata coram ecclesiae ministro confessio — nequaquam temere vel negligenda vel abroganda sed pie ac in vero Dei timore, praesertim ab illis, qui ad sacram synaxin accedunt, usurpanda. Die gesperrt gedruckten Worte in diesen Stellen leiten allersdings auf den Schluß, daß die Beichte und Absolution zwar hauptfächlich vor der Abendmahlsseier, aber keineswegs allein und ausschließlich nur dann gehandelt worden sei. Wie dem aber auch sein möge, so viel ergiebt der ganze Begriff der lutherischen Kirche von der "Beichte und Absolution", und bestätigen auch jene Stellen zur Genüge, daß unsere Kirche die "Beichte und Absolution" als etwas Selbständiges, und nicht bloß als eine Borbereitung auf das Abendmahl angesehen habe.

In ber Praxis bagegen hat fich bie Beichte und Abso= lution dem Abendmahl zugesellt. Alle lutherischen RDD. ohne Ausnahme verordnen im Auschluffe an den 25. Artifel ber Augsburgischen Confession, zwar nicht baß man nur, wenn man communiciren wolle, zur Beichte und Abfolution zugelassen werden folle, wohl aber, daß Niemand zur Com= munion zugelaffen werden folle, der nicht zuvor gebeichtet und die Absolution empfangen habe. Und es war dies nicht allein ein Festhalten an ber bisherigen, bem Bolke gewohnten Ordnung, fondern es sprachen auch febr gewichtige Grunde bafur: es hätte leicht zur Berachtung und Bernachlässigung ber Privat= beichte führen fonnen, wenn ihr nicht eine bestimmte Stelle im Suftent bes driftlichen und firchlichen Lebens gewiesen ware; man verband, wie wir sehen werden, mit ber Beichte und Abfolution eine Reihe von Rirchenzuchtelementen, und Diefen letteren wurde fich Mancher gern entzogen haben, wenn nicht ber Beichte und Absolution eine Stelle gewiesen murbe, an welcher jedes Gemeindeglied fich ihr stellen mußte; anderer Seits ließen Diejenigen Borkebrungen, welche bie Rirche treffen mußte, um nach Möglichfeit zu verhüten, daß nicht bas Abend= mahl Unwürdigen gereicht werde jum Gericht, fich nirgend

<sup>1)</sup> LL. theoll. VI, 276.

leichter als in der "Beichte und Absolution" anbringen; und endlich war ja allerdings die "Beichte und Absolution" auch eine Borbereitung auf die Communion. Daß aber auch dogmastisch angeschen die Beichte und Absolution ihre richtige Stelle vor dem Abendmahl hat, haben wir oben S. 299 gesehen. Aus diesen Gründen stellte sich in der lutherischen Kirche die Beichthandlung, obgleich sie nicht als Borbereitung auf die Communion sondern, wie die KDD. tausendfältig aussprechen, "um der Absolution" willen da war, doch vorzugsweise und später ausschließlich vor die Abendmahlöseier; und allerdings hat dies ihre Form wesentlich mit bedingt.

Bunächst wurde dadurch Zeit und Ort der Beichte bestingt

Bunächst wurde dadurch Zeit und Ort der Beichte bestingt. In der römischen Kirche hatte sich's allgemach so gestellt, daß die Zeit der Duadragesima die eigentliche Beichtzeit war, und das Tridentinische Concil hat dies bekanntlich zum Geses erhoben, aus dem Grunde weil diese Zeit maxime acceptabile sei, d. h. weil Gott die Beichte in dieser Zeit lieber und gnädiger als in einer anderen annehme. Natürslich verwarf unsere Kirche diese dogmatische Substruction aus Grund von Köm. 14, 5. Col. 2, 16. Gal. 4, 10%. Aber auch vom Standpunkte der reinen Zweckmäßigkeit aus schien es unserer Kirche nicht nüßlich bestimmte Beichtzeiten zu seisen: da nemlich nicht Alle zu derselben Zeit gleicher Weise zum Beichten geschickt seien; da Mancher auch außer solcher Zeit das Bedürsniß der Absolution haben könne; da überdem eine Kirirung der Beschtzeiten immer die Folge habe, daß dann die Gemeinden in Massen zu den Beichtstühlen drängten, wo denn aus dem Beichtverhör nichts Ordentliches werden könne. Alle diese Gründe sprachen natürlich zugleich gegen die Fixisrung gewisser Adendmahlszeiten. Wo daher unter dem Pahstethum die Sitte eingerissen war, daß das Bolk zu gewissen Zeiten, namentlich auf die hohen Feste massenweise und geswohnheitsmäßig sich zu den Beichtssühlen und zum Abendmahl derängte, da geboten die KOD. den Pastoren, solcher Unsitte

<sup>1)</sup> Vgl. Chemnit 1. c. II, 546.

entgegen zu treten. Die Pommersche Agenbe fagt G. 153: "Bor ben Keften, eine Monat Zeit zuvor, können bie Prediger wohl von Predigftühlen ihre Pfarrfinder vermahnen, daß sie nicht alle bei Saufen auf's Fest zulaufen, wie im Pabsithum auf's Ofterfest geschehen ift". Und bie Boyasche RD. sagt S. 37: "Es follen auch die Paftoren von dem großen Mißbrauche, fo im Pabsithum mit Beichten und Empfahung ber Sacrament geschehen, welches man allein auf bas Ofterfest aufgeschoben, ba man mit großem Haufen, allein bes Fests halben, ex opere operato, ohne rechte Andacht, jum Nacht= mabl gelaufen, unterrichten und folden Migbrauch verhindern". Rurg, unfere Rirche ichrieb feine bestimmte Sabresgeit für Beichte und Abendmahl vor, zwang auch bie Leute nicht bazu, fondern begnügte fich, einer Seits Diejenigen, welche gar nicht bazu famen, als Berächter bes Worts und Sacramentes zu behandeln, anderer Geits bie Gemeinden auf bie Nothwendigkeit des fleißigen Gebrauchs ber Absolution und Communion hinzuweisen, und erreichte es fo, bag bie Apologie ber Augsb. Conf. im Artifel "von der Beichte" verfichern fann, "es empfangen wirklich in unferen Rirchen Die Meiften mehrmals in jedem Jahre Die Sacramente, Die Absolution und bes herrn Abendmahl". Gie trieb bie Leute gur Beichte, indem sie ihnen die Kraft und den Nugen ber Absolution vorhielt: "es sollen alle Pfarrherren und Prediger ihr Pfarr= volf zu folder Reue, Beichte und Glauben, auch Befferung ihres Lebens fleißig vermahnen und unterweisen, marum es driftlich beilfam und gut fei, seine Gunbe, ohne bie boch Niemand fein mag, einem rechten, ehrbaren, verftanbigen Priefter zu beichten und alfo bei demfelben driftlichen Rath. Unterweifung und Absolution zu suchen, bamit bas driftliche Bolf zu folder Beicht mit driftlicher Unterweifung gereigt, auf daß sie Solches aus driftlicher Furcht, Liebe und Be= borfam willig thun, baß auch fonderlich badurch bas gemeine Bolf in driftlicher Bucht erzogen und erhalten und bas beilige Sacrament anbachtig und mit aller Chrerbietung empfangen werbe. Welche auch also zu ben Beichtvätern kommen und ihre Sünden beichten wollen, die sollen zu jeder Zeit willig und gern gehört werden 1)".

Dagegen sette unsere Rirche allerbings Denen, welche in freier Beise zur Beichte kamen, um ber Ordnung willen eine bestimmte Wochen = und Tagesstunde, wo sie sich zu derfelben zu ftellen hatten, und zwar im Sinblick barauf, daß auf die empfangene Absolution die Communionfeier folgte. Wie nemlich bie lutherische Rirche bamals ernfilich barüber hielt, daß bie Abendmahlsfeier ftets, nur Rothfall ausgenommen, im fonn = und festtägigen Sauptgottesbienfte ftatt zu finden hatte, fo bestimmte fie zur Beichtstunde ben Nachmittag vor dem Sonntage ober Festtage. Gang allge= mein nemlich fand nach ben Ordnungen ber lutherischen Rirche am Nachmittage ber Sonnabende und ber Tage vor ben Festen um Gin ober um zwei Uhr eine Besper, ein ben Sonntag oder Festtag einleitender, meift ohne Predigt nur aus Gefang und Lection bestehender Wochengottesbienft statt; an diese Sonnabendevesper foll die Beichte Derer, Die am Tage barauf communiciren wollen, fich unmittelbar anschließen; es follen dieselben sich bazu mahrend ber Woche bei ihrem Pastor melden. Diese Vorschrift haben ohne einige Aus= nahme alle lutherischen KDD. Dagegen wird bas Bor= nehmen der Beichte an den Sonn = und Festtagmorgenden austrudlich und ernftlich allgemein verboten. Nur Gine RD. und zwar eine von fehr vorübergehender Geltung, ift mir befannt geworden, welche befiehlt, Die Beichte am Conntag früh abzuhalten, nemlich die Landesordnung des Berzogthums Preußen v. J. 1525 2). Aber biefer Fall fteht gang ver= einzelt ba. Undere RDD. greifen in dem Falle, daß mehr Communicanten fich melden, als der Paftor am Sonnabend= nachmittage ordentlich verhören fann, lieber zu dem anderen Auswege, daß der Paftor einen Theil derfelben ichon am Vormittage bes Connabend ober am Freitage zur Beichte

<sup>1)</sup> Brandenburg-Ansbacher Abschied v. J. 1526 bei Richter I, 52.

<sup>2)</sup> Bei Richter I, 30.

nehmen soll, wie z. B. die Honasche RD. Nur die Schwachen, Schwangeren und Rranken, benen es namentlich bei schlechten Wegen schwer ober unmöglich sein könnte, zwei Mal am Sonnabend und am Sonntag zur Rirche zu kommen, foll ber Paffor am Morgen bes Sonntags vor Anfang bes Gottes= Dienstes jur Beichte nehmen burfen. Chen fo, wenn ber Pastor mehr als eine Kirche zu curiren hat, soll ihm erlaubt fein, in ber Rirche, an beren Orte er nicht wohnt, die Beichte am Morgen bes Sonntags zu halten Die Gründe, welche bie RDD. hiefür geltend machen, find folgende: weil der Paftor burch bas Beichtsigen am Sonntag Morgen am Stu= diren verhindert werde; weil überhaupt ber Sonntag burch bas Bereinziehen ber Beichte in benfelben mit gottesbienftlichen Berrichtungen überlaben werben wurde; weil, wenn die Beichte am Sonntage ftatt fande, ber überlaftete Paftor babin fommen würde, die Beichte febr summarisch abzumachen; weil folglich aus dem Beichtverhör nicht viel werden wurde; weil, wenn Die Beichte schon am Nachmittage bes Sonnabend ftatt fanbe, zu erwarten stebe, daß die Communicanten auch noch ben Abend bes Sonnabend und den Morgen bes Sonntags bazu anwenden wurden, fich mit Gebet und Betrachtung bes Wortes Gottes recht auf die Communionfeier vorzubereiten. Wer sich die moderne Praxis vor Augen stellt, wie jest in Diefer arbeitstollen Zeit alle geiftlichen Amtsgeschäfte auf ben Conntag zusammenbrangen, wie badurch bie Paftoren gu summarischem und handwerksmäßigem Abmachen getrieben werden, wie die Leute fich kaum noch ben Sonntag für ihre Seele abmußigen mogen, und wie viel Unsegen aus bem Allen folgt, ber wird die Bichtigfeit jener Grunde und die Richtigkeit jener Bestimmungen unferer alten RDD, erkennen. Dabei sind die KDD. fehr weit entfernt, barin etwa nur die Bequemlichkeit ber Paftoren fuchen zu wollen. Bielmehr foll Die Zuweisung bes Sonnabendnachmittages für biefen 3med

<sup>1)</sup> So bie Lauenb. KD. fol. 192. Medlenb. fol. 164. 165. pomm. KD. fol. 27. 68. Sächs. General-Artt. S. 32. Berbensche KD. S. 36. und andere.

ihnen nur ein Anlaß werden, es mit der Handlung ber Beichte und namentlich mit dem Beichtwerhör sehr ernst und grundlich zu nehmen; ja ber gange Sonnabend foll ihnen in Diese beichtväterliche Thätigkeit aufgehen, und lettere foll bas gange Berhalten bes Paftors am Sonnabend bestimmen. Kräftig aber trefflich fagt barüber bie Medlenb. RD. fol. 164: "Go follen auch bie Pfarrherren biefer vorgeschriebenen Ordnung also nachkommen, daß sie nicht am Sonnabend zu Felde laufen, und ben ganzen Tag fein Buch in bie Sande nehmen, wie bei Etlichen ein Gebrauch ift, fondern in alle= wege am Sonnabend ihre Lehre und Lection überfeben, und nach Mittage ihrer Besper und bes Beichthörens warten, und daran keinen Fleiß sparen. Dadurch werden auch die Leute in die Gewohnheit kommen, daß sie auch den Abend ihre Beicht thun und ihr Gebet zu Gott und Betrachtung feines göttlichen Willens und Wohlthat besto beffer haben werden." Auf der anderen Seite fuchen bann aber auch bie RDD. die Hindernisse, welche der Sonnabendsbeichte in der Abhängigkeit ber hörigen Leute an manchen Orten entgegen= ftanden, burch Berordnungen zu beseitigen. Go verordnet 3. B. Die Medlenb. AD. fol. 164: "Damit aber auch bie armen Bauersleute wegen ihres Sofebienftes Nichts eingu= wenden haben, als werden unsere Amtoleute und die vom Abel Diefelbigen, fo fich bei ben Bogten angeben, bag fie beichten wollen, etwas zeitlicher ihres Dienstes entlassen, weil es nicht oft geschieht, und gleichwohl ber armen Unterthanen Beil und Geligkeit baran gelegen".

Durch obige Bestimmungen über die Zeit der "Beichte und Absolution" war derselben implicite auch schon als ihr Ort die Kirche gewiesen. Aber die KOD. bleiben keines wegs bei dieser Selbstfolge stehen, sondern viele unter ihnen verdieten ausdrücklich und ernstlich, die Beichthandlung irgendwo anders als in der Kirche vorzunehmen. Die Pommersche Agende fol. 153: "Die Prediger sollen auch Etlichen nicht angewöhnen, daß sie aus den gewöhnlichen Beichtstühlen zu ihnen in sonderliche Winkel, oder aus der Kirchen zu Jemand

in's Saus geben; bas stebet zumal übel; ber gesund ift, fomme zur Kirche, bore bie Bermahnung an, und gebe zum Seelforger in ben gewöhnlichen Beichtstuhl". Die Churfachf. General-Artt. G. 31: "Defigleichen foll auch die Beicht und Berhör Deren, so zur Communion geben wollen, aus vielen beweglichen Ursachen, nicht in des Pfarrers ober Diacons Saufe, noch in ber Sacriffei, sondern in der Rirche öffent= lich im Chor geschehen, damit foldes Alles mit großer Bucht und Ernft in Beisein und bei bem Gebet bes Bolks verrichtet werde". Die Lauenburger RD. fol. 197: "Es foll auch allein in der Kirchen die Beicht gehört, und die Absolution gehalten werden, und mit nichten in ben Säufern ober Sacristeien." Was die alten KDD, von dem Beichthören "im Winkel" befürchteten, bas liegt febr nahe zu vermutben, und bie pieti= ftische Zeit, die dies Gebot übersprang, hat es hinreichend zu Tage gebracht: daß bas beichtväterliche Berhältniß mehr ein persönliches als ein amtliches Berhältniß werden, daß sich an Dies perfönliche Berhältnif allerlei Menschlichkeiten und bamit fittliche Gefahren und Aergernisse hängen, daß ferner bas Beichtverfahren zum Seelenerforschen und Gundenausfragen, daß die Absolution zur bloßen Berathung berabfinken möchte.

Aber, wie schon die angeführten Stellen zeigen, selbst in ter Kirche ward der Beichthandlung ein bestimmter Ort geswiesen an dem schon in der vorreformatorischen Kirche üblichen Beichtschle. Denn nicht allein die Ohrenbeichte sondern auch die lutherische Privatbeichte ersorderte, weil sie ein Beichtsverhör verlangte und auch Aufzählung einzelner Sünden offen ließ, einen Ort, wo der Seelsorger in der Kirche zwar und also "öffentlich" und "unverdächtig" aber dennoch vertraulich mit seinem Beichtsind reden konnte. Daher schon der Brandensburg-Ansbacher Abschied v. J. 15261): "es sollen auch die Stände, Stühle oder Malstatt, die zum Beichthören gebraucht werden, an unverdächtige, unargwöhnige Stätten in den Kirchen vervordet werden". Die Pomm. Agende sol. 153:

<sup>1)</sup> Bei Richter I, 52.

"Die Beichtstühle sollen die Diaconen an sonderlichen Orten zurichten, daß die Anderen dem Beichtvater nicht auf die Hand lausen, die Beicht turbiren, und hören, was mit einem Jeden geredet werde". So ward in der Kirchensprache "Beichtstuhl" und "Privatbeichte" ziemlich gleichbedeutend, wie folgende Aeußerung der Lauenburger KD. fol. 191 zeigt: "daß es nöthig, nüt und heilsam sei, die Beichtstühle oder Privatbeichte und Absolution nicht abzuschaffen, wie die verdrießliche hochsschälliche Rotte der Sacramentsschänder thun, sondern in der Gemeine zu behalten".

Wenn aber auch die lutherische Kirche in der erzählten Weise die "Beichte und Absolution" mit dem Abendmahl in Verbindung setzte; so wahrte sie doch dabei die Selbständigkeit derselben durch die ganze Form und Gestalt, welche sie ihr gab und welche wir nunmehr genau werden betrachten müssen.

Die lutherische Kirche verlangt schon eine Borbereitung auf die Beichte und Absolution, und zwar eine gedoppelte: Auf der einen Seite sollen die Pastoren ihre Beichtsinder auf die Beichte vorbereiten, auf der anderen Seite sollen die Beichtsinder sich selbst und unter einander vorbereiten.

Die Pastoren follen vor allen Dingen ihre Beichtkinder, indem fie ihnen die Nothwendigkeit der Buge und der Ber= gebung ber Gunden vorhalten, vermahnen, daß fie oft zur Beichte und Absolution kommen. Namentlich und speciell follen fie bies bei Golden thun, Die felten kommen: "Es find etliche sichere Leute, die ob sie wohl in öffentlichen groben Lastern nicht leben, sind auch keine öffentliche Berächter bes göttlichen Bortes, bennoch felten zur Beichte fommen, und bie beilige Absolution und bas Abendmahl Chrifti begehren, geben über ein, zwei, brei Jahr babin in folder Sicherheit, weil sie die Last ihrer Gunden noch nicht fühlen, und die Gefet - und Bufpredigten vorüber geben laffen, und bermegen fein Begier und Berlangen nach bem Troft bes beiligen Evangelii und Sacraments haben, ober geben babin in Wohl= luft biefes Lebens und Sorgen ber Rahrung von einem Tage gum anderen, und verfäumen alfo ihren Gottesbienft, und

was zu ihrer Seelen Seligkeit nöthig ist. Solche soll ein treuer Prediger nicht allein in der öffentlichen Predigt insegemein ernstlich strafen, und ihnen das Gesetz und den Zorn Gottes wohl schärfen, sondern sie auch insonderheit für sich bescheiden, und um Ursach fragen, warum sie sich des heiligen Abendmahls Christi enthalten, und nach Besindung, daß es nur aus Sicherheit geschehen, soll er sie zu wahrer Buße und zu Betrachtung und Ablegung dieser und anderer ihrer großen Sünd, und zu mehrerer Gottseligkeit ernstlich versmahnen, und sie also dem Herrn Christo zu gewinnen keinen Fleiß sparen')."

Aber die Paftoren follen ihre Gemeinden auch lehren, wie man beichten muffe, und wie man fich zu verhalten habe, wenn man zur "Beichte und Absolution" gehe: "Es follen aber auch die Pastores ihre Pfarrkinder und insonderheit die einfältigen Leute und das junge Bolf von rechtschaffener Beicht oftmable wohl und driftlich unterweisen, auch in öffentlichen Predigten, damit fie wiffen mögen, was Beichten eigentlich beiße, worinnen eine rechte Beicht bestehe, und was bazu gehöre, und wie man sich dazu recht gefaßt machen und schicken folle?)". Man unterschätze Die Wichtigkeit Diefer Bestimmung nicht. Wir flagen jest mit Recht barüber, baß fo Biele gu ben firchlichen Sandlungen nicht fommen, an benselben feinen Theil nehmen, sich in benselben nicht einmal äußerlich richtig zu benehmen wiffen. Aber es ift nur zu mahr, bag Mancher gern zur Beichte und zum Abendmahl tame, wenn er's nur anzufangen wüßte! Und woher diese Erscheinung? Wir halten uns in der Predigt und in der Ratechismuslehre noch häufig viel zu sehr im Allgemeinen und Abstracten, und verfaumen barüber, ben Gemeinden die Bedeutung ber driftlichen Sitten und der tirdlichen Sandlungen zu erflären, ihnen die Form derfelben bekannt zu machen und zu erläutern. und sie badurch im Christenleben und im Gottesbaufe beimisch

<sup>1)</sup> Medl. RD. fol. 229.

<sup>2)</sup> Luneb. RD. v. J. 1643, S. 54. Offfrief. RD. S. 151.

zu machen; wir verstehen uns noch nicht genug barauf, burch Lehre und Predigt gute Sitten zu pflanzen und zu beleben, barum verblühen dieselben unter unseren Händen. Das versstanden unsere Bäter besser, und trieben es als einen wesentslichen Theil ihres Amtes, und darum erblühte eine reiche und feste christliche Sitte unter ihrem Amtiren.

Aber auch die Confitenten felbst sollen sich auf die Beichte vorbereiten. In der vorreformatorischen Rirche batte fich bie alte Sitte herunter geerbt, bag man fich burch Faften und Gebet auf das Abendmabl vorbereitete. Luther verwarf bies nicht, aber rectificirte es: Sic de praeparatione ad coenam sapimus, ut liberum sit jejunio et orationibus sese componere. Sobrios certe oportet adesse et sedulos ac diligentes, ut maxime aut nihil jejunes aut parum ores. Sobrietatem vero dico, non illam superstitiosam Papistarum, sed ne crapula ructues et distento ventre pigrescas. Nam optima praeparatio est anima, peccatis, morte, tentationibus agitata, esuriens et sitiens medelam et robur. Verum quidquid est harum rerum, ad episcopum pertinet, ut populum doceat1). Damit find zu vergleichen die befannten Worte im fleinen Ratechismus: "Fasten und leiblich sich bereiten ist wohl eine feine äußerliche Bucht". Wirklich bat in den lutherischen Kirchen das Bolk vielfach die Sitte beibehalten, daß sie fasten, ehe sie zum Abendmahl geben. Wichtiger sind folgende Bestimmungen: Die Leute "follen vermahnt werben, baß sie, ehe und zuvor sie zur Beicht kommen, sich aus bem Gefet Gottes wohl prufen nach der Lehre Des beiligen Pauli, und ihren Stand, und wie fie barin gelebt und fich oft wider Gott verfündigt haben, betrachten, und barauf ihre Befenntniß und Beicht vor Gott thun 2)". Eben fo die Lauenburger RD. fol. 191: "Daß auch die Beicht herzlich und die Buße ohne Falfch und Beuchelei, ernft fei, follen Die, welche gur Beicht fommen wollen, nicht ohne allen Borbedacht zum Beichtftuble

<sup>1)</sup> In der Formula missae v. J. 1523.

<sup>2)</sup> Medl. RD. fol. 225.

laufen, sondern zuvor beiseits in ihrem Kammerlein ober fonsten an einem einsamen Ort sich begeben, und die zehn Gebot fein ordentlich eins nach dem anderen für fich nehmen, und mit kleiß bei sich erwägen, in wie viel Wegen sie an Gott in ber ersten und an ihren Rächsten in ber anderen Tafel nicht allein mit äußerlichen Uebertretungen - fondern auch innerlich im Herzen — sich versündigt und — damit Gottes Born - verdient haben; und barnach in ben Artifeln bes driftlichen Glaubens ferner fich besinnen, und tröften ber anädigen Erlösung burch Christum geschehen --; und sollen also auch ihr Gebet in ungezweifelter Zuversicht im Namen Jesu Chrifti zu Gott um Berzeihung aller ihrer Gunden schreien, ihrer Taufe - bes mahren Leibs und Bluts Chrifti - und der fröhlichen Absolution - fich tröften. Und wenn diese driftliche Uebung also vorher gehet, wird der Mensch spuren, wie das Herze hiedurch zu schöner rechter driftlicher Andacht wird gereizt werden, und viel Frucht schaffen. Deswegen die Pastores oft in den Predigten die Leute hiezu vermahnen follen". Die Lauenb. RD. giebt benn auch weiter auf ganzen sechs Seiten eine Anweisung, wie man die zehn Gebote zur rechten Vorbereitung auf die Beichte betrachten muffe.

Endlich sollen sich auch die Confitenten unter einander vorbereiten: "Es sollen aber die Kirchendiener die Eltern vermahnen, daß sie ihre Kinder und Hausgesinde nicht so ungeschickt zur Beichte schieden, sondern zuvor daheim in denen Hauptstücken des Katechismi wohl unterrichten lassen)".

Wenn nun aber die Confitenten sich zur Beichthandlung versammeln, sollen sie sich vor und während derselben fein züchtig und ernst betragen. Die KDD. achteten es nicht für unnüß, dies ausdrücklich-vorzuschreiben, und wir führen ihre Worte an, weil sie zugleich ein sehr klares Bild des ganzen Berganges der alten lutherischen Beichthandlung geben. "Beil aber", sagen die Chursächs. Gener.-Artikel<sup>2</sup>), "besonders um

<sup>1)</sup> Chursächs. Gener.-Artt. S. 30.

<sup>2)</sup> Ebendas. S. 30. 31.

Die öfterliche Zeit, wenn die Leute fich in ber Kirche zur Beicht finden, allerlei Unordnung fürfällt, daß fich biefelbige ju bem Beichtwater bringen, mit einander um ben Borzug ganten. eins bas andere hinter fich ftogt, berer alten schwachen Leute und schwangeren Frauen ungeachtet, auch ben Beichtvater alfo umfteben, bag Reiner fein Unliegen bem Pfarrer beimlich anzeigen, noch ber Rirchendiener mit ihnen ber Gebühr reben fann, sollen jedes Orts bie Rirchendiener solche Berordnung vornehmen, daß in den Städten die Kirchendiener im Chor an weit von einander abgesonderten Orten figen, und bas Bolf außerhalb bem Gitter ober Chor fteben bleiben, aus welchem eins nach dem anderen zum Beichtvater gebe, mit welchem er reden könne, daß es Andere in der Rirche nicht hören. In den Dörfern aber sollen die Pfarrer ihre Beicht= finder jedes in feinem Stuhl beißen ftille fteben bleiben, bis, ber ba gebeichtet, aus bem Chor gegangen ift. Und follen besonders schwangere Beiber und alte schwache Leute nicht lange aufgehalten, fondern diefelbigen vor allen anderen ver= hört werden. Auch follen bie Jungen driftlicher Bucht hiebei erinnert werden, daß sie auch hierin gebührende Ehre erzeigen Denen, welchen fie auch schuldig sind, zu weichen, und sich vor benselben zu ben Kirchendienern mit Unordnung nicht bringen. Besonders aber sollen die Kirchendiener Diejenigen, so beichten wollen, mit Ernft vermahnen, daß sie sich alles Geschwät und Waschens in der Rirche enthalten, sondern ein jedes an feinem Drt, fo lange es nicht zur Beichte zugelaffen, fein Gebet zu Gott thun, und fich fleißig erinnern follen, wie fie Rechenschaft ihres Glaubens geben wollen, wenn fie ber= balben in ber Beicht gefragt werden". Eben fo die Lauen= burger RD. fol. 192: "fie follen ordentlich einer nach dem anderen ohne Gebrange und Getummel mit feiner Bucht und Revereng in den Beichtstuhl treten, und die Underen an ihrem Ort im Gebet und Anbacht verharren, und nicht auf ben Beichtstuhl eilen, noch zuhören, mas ber Beichtvater mit Gebermann redet, barauf benn auch ber Prediger Acht geben foll".

Gehen wir nun zu der eigentlichen liturgischen Form der Handlung über, so haben wir bereits gesehen, daß sie sich an die Sonnahendsvesper anschloß: am Ende derselben traten die Consitenten vor den Pastor, um zu beichten. Auch haben wir schon gesehen, daß nach lutherischen Grundsäßen die Handlung in zwei Hälften zersiel, in die Beichte und in die Absolution, oder in das Werf, das wir dabei thun, und in das Werf, das Gott dabei thut. Nach diesen zwei Hälften werden wir also die Handlung näher zu betrachten haben.

Wir laffen uns ba junächft in's Gedächtniß rufen, was nach bem Borgefagten in ber Beichte zu geschehen bat, burch vie Worte Chemnigens1): "Privatae confessionis usus apud nos servatur, ut generali professione peccati et significatione poenitentiae petatur absolutio. Cumque non sine judicio usurpanda sit clavis, vel solvens vel ligans, in privato illo colloquio pastores explorant auditorum judicia, an recte intelligant de peccatis exterioribus et interioribus, de gradibus peccatorum, de stipendio peccati, de fide in Christum, deducuntur ad considerationem peccatorum, explorantur, an serio doleant de peccatis, an iram dei timeant, et cupiant illam effugere, an habeant propositum emendationis, interrogantur etiam, si in certis quibusdam peccatis haerere existimantur. Traditur ibi doctrina, et exhortatio de emendatione; quaeritur vel consilium vel consolatio in gravaminibus conscientiae. Et tali confessioni impertitur absolutio. Haec certe sunt substantialia confessionis". Hieraus ergiebt fich, baß ben eigentlichen Kern ber Beichte bas Beichtverhör bildete.

Vor diesem Beichtverhör indessen lassen einige RDD., die Große Bürttemberger, die Mecklenburger, die Pommersche ben Pastor an alle Consitenten zusammen eine Vermahnung richten: Die Consitenten treten am Schlusse der Vesper vor ben Altar, und der Pastor hält ihnen eine Ansprache "von wahrer Buße, und christlicher Beichte, und Kraft der heiligen Absolution". Die Pommersche Agende giebt auch fol. 129—140

<sup>1)</sup> Ex conc. Trid. II, 542.

eine Form für diese Ansprache. Diese "Gemeine Vermahnung zur Beicht, wie Beichtkinder ihre Herzen nach den zehn Gesboten prüfen, und im rechten Glauben die Absolution suchen sollen", ist von dem Besten, was se über Beichte und Absolution geschrieben ist. Nach Anhörung dieser Vermahnung, oder, wo eine solche nicht üblich war, am Schlusse der Besper begaben sich dann die Consitenten einzeln zu dem Pastor in den Beichtstuhl zum Beichtverhör.

Einstimmig unterfagen die lutherischen RDD. ben Pastoren, bieses Beichtverhör mit mehreren Personen zugleich vorzu= nehmen. Darin bestand eben bas Wesentliche ber lutherischen Privatbeichte, daß jeder Einzelne besonders verhört ward, und Alles was fie nach bem gleich zu Betrachtenben leiften follte, war auf die Boraussetzung gebaut, daß bies auch wirklich geschah. Daher die Strenge, mit welcher die RDD. bies einschärfen: "Rochmals wollen wir unseren Paftoren und Predigern ernstlich auferlegt und geboten haben, daß sie sich ber hochschädlichen Unordnung, bamit etliche Paftoren eine Beit lang umgegangen, und ju Beiten zwei, brei, vier, funf und mehr Versonen auf Ein Mal zu absolviren für sich genommen, follen enthalten, und nehmen ihnen bie Zeit bagu, bamit sie einen Jeden recht hören und unterrichten mögen, auf daß nicht der Zwinglianer und Calvinisten Confusion und Unordnung einreiße, und Reiner an feiner Seelen Beil verfaumt werbe, und alle Dinge fein und ordentlich in ber Rirchen Gottes mogen erhalten werben. Go unfere Paftoren Goldes verachten, und bemfelben nicht würden nachfolgen, follen fie von unferen Inspectoren eines jeden Umtes verzeichnet, und unserem verordneten Confistorio angetragen werden')." hiemit wird es fo genau genommen, bag es als eine Singularität baftebt,

<sup>&#</sup>x27;) Sonasche KD. S. 41. Ebenso Lauenb. fol. 197. Berben S. 72. Pomm. Ag. fol. 153. Chursächs. Gen.-Artt. S. 31. Mecklenb. fol. 164. und überhaupt alle, benn bie beiben einzigen lutherischen KDD. jener Zeit, welche bie Privatbeichte nicht sondern statt derselben Das haben, was wir jest allgemeine Beichte nennen, haben wir bereits S. 343 ff. angeführt.

wenn die Mecklenb. KD. fol. 228 fagt: "So sollen hierauf auch die Superintendenten Acht geben, damit ein Jeder nach seiner Gelegenheit besonders verhört und unterweiset werde; es wäre denn, daß man in großem Zulauf von jungem Bolk, als Kindern und Mägden, zwei oder drei zugleich verhörete, da Einer von dem Anderen die Beichtstücke des Katechismi und andere Fragstücke lernen könnte, und alsdann nach einsander absolvirt würden." Die Pommersche Agende verordnet für den in Rede stehenden Fall lieber, daß dann der Prediger diese jungen Leute "auf eine andere Zeit verstatte."

Da die Beichte das Werk ist, das wir thun, so hat der Consitent das Beichtverhör zu veranlassen, die Initiative zu ergreisen: er muß die Absolution nachsuchen. Luther läßt in seiner bekannten Anweisung, "wie man die Einfältigen soll sehren beichten," die Beichthandlung damit anheben, daß der Consitent den Beichtvater anredet und spricht: "Würdiger lieber Herr, ich bitte euch, ihr wollet meine Beichte hören, und mir die Bergebung sprechen um Gottes willen." Eine ähnliche Wendung aber nehmen alle KDD. Die Sache ist nicht unwichtig, denn zwar zeigt das Beichtsind schon durch sein Kommen, daß ein bußfertiges Herz es treibt, die Absolution zu suchen; aber die Beichte ist eben dazu da, daß es Solches auch aussprechen und sich darüber aussprechen soll. Sobald das Beichtsind um die heilige Absolution gebeten hat, beginnt dann aber der Beichtvater das Beichtverhör.

Bliden wir auf die angeführten Borte Chemnigens zurück, so hatte dieses Beichtverhör Dreierlei zu ermitteln: ob der Consitent das genügende Maaß driftlicher Erfenntniß habe? ob er Reue, Glauben und Heiligungseifer habe? und ob er etwa, von besonderen Gewissenstaften beschwert, Rath und Trost begehre? Es zersiel also in das Katechismuseramen, die Erforschung des bußfertigen Standes des Consitenten, und die Entgegennahme seiner etwaigen "heimlichen Anliegen" Seitens des Beichtvaters.

Es war nur eine Confequenz ber ganzen bekannten Geftalt, welche bie bamalige lutherische Kirche bem Lehrwesen

gegeben hatte, wenn fie auch in der Beichte bie Erfundung nach bem Stande ber driftlichen Erfenntniß bes Confitenten in die Form des Katechismuseramen brachte. Uebrigens ver= fteht fich von felbst, daß ber Paftor in biefem Ratechismus= eramen sich nicht auf das bloße Abfragen zu beschränken hatte, sondern auch, wenn er an bem Beichtfinde Mängel ober Irrungen in ber Erfenntniß befand, bemfelben mit Unterweisung und Unterrichtung zur Sand fein follte. Nicht minder ergiebt sich aus der Natur der Sache, daß bas Ratechismuseramen fich bei biefer Gelegenheit vorzugsweise auf die Artifel von Gunde und Gnade, Gefet und Evan= gelium richten mußte. Endlich versteht fich von felbst, baß Dies Ratechismuseramen nur bei folden Confitenten vorzu= nehmen war, bei benen es sich vernothwendigte. Wenn Melanthon zur Beichte ging, fiel es natürlich meg; aber "biejenigen und andere Personen, beren sie zuvor aus bem wöchentlichen und jährlichen Examine bes Ratechismi nicht gewiß find, follen fie von den Lehr = und Sauptstücken des Ratechismi fleißig fragen 1)"; und "wo dem Beichtvater Jemand vortommt, ber in ber driftlichen Lehre nicht genug= sam bekannt ober zweifelhaft ware, soll er aus ben Artifeln bes Katechismi mit ihm bescheidentliche, freundliche Unter= redung halten, wie denn auch allezeit mit dem einfältigen Bolfe, Gefinde, Kindern oder jungen Leuten, ohne bies geschehen muß und soll2)"; und "fommen ihnen in ber Beichte Rinder oder fremde unbefannte Versonen fur, werden fie dieselben erft aus den Sauptstücken bes driftlichen Glaus bens - mit Fleiß befragen3)"; "ba auch zu Zeiten gar einfältige Leute ben Paftoren und Beichtvätern fürkommen, fo follen fie bie in ihrem Ratechismo fragen, und benfelbigen recitiren laffen, und wo sie ben nicht wiffen, sie vermahnen, bei Strafe benfelbigen zu lernen4)". Und barum fagt benn

<sup>&#</sup>x27;) Chursachs. Gen .- Artt. S. 31.

<sup>2)</sup> Lauenb. RD. fol. 192.

<sup>3)</sup> Stader KD. v. J. 1652. S. 41.

<sup>4)</sup> Calenb. RD. S. 93.

Puther 1): ,, arbitror autem hanc interrogationem seu explorationem sufficere, si semel in anno fiat cum eo, qui petit communicari. Quin poterit tam intelligens esse qui petit, ut vel semel in tota vita, vel prorsus nunquam interrogetur. Nam hoc ritu illud cavere volumus, ne irruant ad coenam domini digni et indigni." Und bie Brandenburg-Rurnberger RD. v. 3. 1533 fügt bingu2): "Und wenn fie Jemanden alfo eines driftlichen Verftandes und guten Bandels fpuren und erfennen, fo ift nicht von Röthen, daß man benfelben allweg von Neuem wieder erforsche als einen Unbekannten, fondern mogen eine folche Perfon wohl unerforscht, fo oft fie fich nur anzeigt, jum beiligen Sacrament geben laffen." Heber ben Inhalt, auf welchen biefes Eramen fich wenigstens unter Umftanben erftrecken foll, giebt uns folgende Stelle ber Lauenb. RD. fol. 192 Ausfunft: "bag er fich bei bem Beicht= finde erfundige, ob's auch die gebn Gebote, die Artifel bes driftlichen Glaubens, bas Bater unfer, Die Lehre von ber beiligen Taufe, Absolution und Abendmahl bes herrn wiffe, und biefer Lehre ziemlichen Berftand habe. Denn wer biefe erzählte Stüde bes Ratechismi nicht weiß, noch ziemlichen Berftand berfelbigen hat, ober in falfcher Lehre ftedet, und entweder ein hartnädiger Papift, Biedertäufer, Gacramen= tirer ober anderer Rottirer ift, oder in öffentlichen Gunden, als Bucherei und Böllerei liegt, und bergleichen, ber fann ja mit Wahrheit fein Chrift ober Junger Chrifti fein, ber= halben er nicht zum Tische bes herrn mag noch foll zugelaffen werden. - Welche aber bierin ziemlichen nothdürftigen Bericht und Berftand haben, ober auch noch Schwachheit bei ihnen befunden wird, die foll er nicht abweisen, fondern fleißig und freundlich unterrichten." Und damit wir nicht wider die Wahrheit aus dieser Stelle den Schluß zögen, als fei es unferen Batern nur um Regerjägerei zu thun gewesen, ober als waren fie mindeftens zu boctrinair zu Werfe

<sup>1)</sup> Form. missae bei Richter I, 5.

<sup>2)</sup> Bei Richter I, 209.

gegangen, so hören wir auch noch die Pommersche Agende fol. 141: "insonderheit da es allein an Dem fehlet, daß Jemand von ber lebre nicht fo recht Antwort geben fann; fo es alte ober gutherzige Leute fein, ba man guten Beift in fpuret, mit benen muffen fie Gebuld tragen; aber junge Leute, Gefinde und Rinder follen fie babin weisen, bag fie ben Ratechismum lernen, zum wenigsten ben Text und bie nachfolgende Beichte." Wie aber ber Beichtvater bei biefem Eramen fich benehmen foll, hören wir aus nachfolgenden Worten'): "Und in foldem Fragen follen fie mit ben Leuten bescheidentlich umgehen, und bieselben nicht aus eignen Privataffecten irgend mit Pochen ober sonst mit eitelem ungestümem Schelten für ben Ropf ftogen, alfo bag auch etwa Denen, die boch was wiffen und gefaßt haben, barüber Beides, Gedachtnig und Reben, vergeben mochte, fonbern glimpflich und fanftmuthig, fo viel fich's immer schicken und leiden will, mit ihnen handeln, und bemnach mit ben Blöden freundlich reden, die Albernen und Ginfältigen deutlich unter= richten, und Dasjenige, mas ihnen noch fehlet, zu lernen vermahnen, bie Berächter bes Ratechismus aber mit ernfter Bescheidenheit strafen, und ihnen ben Ratechismum zu lernen bei Strafe auferlegen."

Sodann soll ber Beichtvater auch den Seelenzustand des Beichtsindes erforschen, und erkunden, ob es Reue, Glauben, ernsten Willen der Besserung habe: "Zum Andern, daß hiedurch der Beichtvater vermerke, ob auch die Leute rechtschaffene wahre Reue und Leid wegen ihrer Sünden haben, und die Strafen Gottes wider sich ihrer Sünden halber berzlich erkennen, auf daß sie nicht ohne Buße in Seuchelei und Sicherheit in Sünden steden bleiben; und derhalben soll er Unterredung mit ihnen pflegen. Zum Dritten daß er auch an dem Beichtsinde vermerke, wie und ob's auch die Lehre des Evangelii von Bergebung der Sünden um Christi willen

<sup>&#</sup>x27;) Der Lüneburger KD. v. J. 1643 p. 55, die in viele spätere KDD. übergegangen find.

burch ben Glauben recht gefaßt habe, und nicht einen gefärbten, gedichteten, fondern mabren Glauben von Bergebung ber Gunden um Chrifti willen habe, und alfo nach ber Lehre Pauli die Leute fich felbst mogen prufen lernen, ob fie im Glauben feien ober nicht. Bum Bierten, bag auch bieraus fich erzeige und befinde, ob und welcher Maagen fie einen driftlichen guten Fürfas und Willen haben, mit Gottes Gnaben fich ber Gunben zu enthalten, und rechtschaffene Früchte ber Buge mit Befferung ihres fündlichen Lebens gu bringen, und stetiger Buffertigkeit in mabrer Furcht Gottes zu gebrauchen ')." Sier ift benn ber Ort, bem Beichtfinde nicht bloß allgemein bin bas Gesetz zu predigen, sondern ihm auch im Sinblick auf feinen perfonlichen Wandel und auf fein individuelles leben das Gewiffen zu icharfen. Und babei follen die Pastoren ohne Menschenfurcht und ohne Menschen= gefälligkeit, gewiffenhaft zu Werte geben. "In bem follen Prediger Gottes Gebot, ihre eigne ewige Gefahr, den großen Schaben und Berberb ber driftlichen Gemeinde betrachten, und absonderlich vor Augen haben, daß Gott aller ihrer Beichtfinder Seelen von ihren Sanden fordern werde, wie Gott im Ezechiel am 3. und 33. schrecklich bräuet. Gott ber Berr spricht auch Prov. 27: Auf Deine befohlenen Schafe habe Acht mit gangem Fleiß, und nimm Dich mit Ernft Deiner heerbe an. 3tem Jef. 5. Webe Denen, Die ben Gottlosen justificiren und absolviren um Geschenkes willen. Item, wehe Denen, die aus Finfterniß Licht, und aus Licht Finfterniß, aus Sauer Gug, aus Guß Sauer machen, bas Bofe gut fprechen 2)." Auch bie Lauenb. RD. bat3) einen langen trefflichen Abschnitt barüber, wie ein Paftor im Beicht= ftuhl "wohl zuschen folle, daß er Gott nicht Urfache gebe, Jemandes Blut von feinen Sanden zu fordern", "benn wird der Prediger heucheln und ichonen, fo will und wird Gott nicht zusehen noch schonen"; "wohlan so thue allhie im

<sup>1)</sup> Lauenb. RD. fol. 190.

<sup>2)</sup> Pomm. Ag. fol. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Fol. 191.

Beichtstuhle Solches ber Beichtvater, und fage einem Jeben unverholen, mit Bescheidenheit, ernft und treulich ohne Furcht und Scheu, was Jedem zu fagen gebührt, und ber Beicht= vater an Jedermann fur Aergerniß, Gunde und Mangel weiß, oder was eines jeden Stand und Amt forbert, nur getrost und ohne Scheu, bamit er seine Seele rette, und bie Schuld einem Jeden auf seinen Ropf und Gewiffen fommt." Ja, babei fann er immerbin noch einen Schritt weiter geben: "Da auch von Jemanden ein bos Gerücht öffentlich gebet, fo foll berfelbe in ber Beicht barum ernftlich angesprochen und zur Bufe vermahnt werben. Berufet fich bann folche Person auf ihre Unschuld, gut Gewissen, und lettes Gericht Chrifti, fo foll es ber Beichtvater alfo annehmen. Goldes bes Beichtfindes Gewiffen befehlen, ihm die Absolution sprechen und zum heiligen Nachtmahl zulaffen, quia de occultis non judicat ecclesia. Go find Prediger auch nicht Richter über die Bergen, sondern da gehöret ein anderer Mann bagu, nemlich ber rechte Bergensfündiger Jesus Chriftus, bem fie es anheim ftellen follen '). Eben barum aber foll ber Beichtvater, wenn er ein Beichtfind auf Gerüchte bin ansprechen will, zwei Regeln forglich beobachten. Auf Der einen Seite foll er fich nicht auf lose Rebe und Angeberei verlaffen: "Es foll fich auch ein jeder Pfarrherr und Prediger vorsehen, daß er nicht auf Jedermanns Angeben Jemanden in der Beicht warum anfahre, vielweniger die Sache auf die Predigftuble bringe, fondern foll den Angeber mit Ernft querft fragen, ob er es auch wolle geständig fein, und ob er es auf ihn folle nachfagen? Saget er nein, fo beiße er ben Ungeber schweigen2)." Sodann foll er fich gang und ganglich por jedem inquisitorischen Eindringen auf bas Beichtfind buten, um fo mehr ba es ber Erzählung ber einzelnen Gunde zur Vergebung berselben nicht bedarf: "Es sollen fich auch Die Beichtväter in der Beicht enthalten, daß sie nicht nach den

<sup>1)</sup> Lüneb. KD. v. J. 1643. S. 57.

<sup>2)</sup> Pomm. Ag. S. 145.

Dingen fragen, die ihnen zu wissen nicht gebühren, ober baburch die Gewissen mehr verwirrt werden')". Und: "alfo sollen auch die Kirchendiener nicht vorwitziger Weise von ihren Beichtfindern, wie etwa geschehen, fragen, mas ihnen nicht gebeichtet worden2)". Namentlich aber follen die Pastoren sich bes Sündenausforschens enthalten, damit nicht, wie durch bie Fragen nach den Ponitentialbuchern im Pabsithum ge= schehen, die Beichtfinder in der Beichte etwa gar Gunden lernen, die sie zuvor gar nicht gefannt haben: "daß sie die Beichtkinder in der Beicht nichts Ungeschicktes, Gefährliches, Argwöhnisches fragen, baburch ein Beichtfind, Mann ober Weib, geargert und zu Bofem mochte gereigt werden3)". -Wenn bann bas Beichtfind über feine Gunde fich ausgesprochen hat, foll ber Beichtvater es aus dem driftlichen Glauben be= lehren, berathen und tröften, und es zur Befferung feines Lebens herzlich und ernstlich vermahnen. Dabei aber foll ber Beichtvater, damit er ben Gunder nicht von bem Berdienst Chrifti ab und auf Die Wertheiligkeit ziehe, dem Beichtfind feinerlei Bugen und Satisfactionen auflegen. Nur in bem Einen Falle, wenn fich berausstellt, daß das Beichtfind burch feine Gunde feinen Nächsten geschädigt bat, foll ber Beicht= vater dasselbe erinnern, daß zu den rechtschaffenen Früchten ber Buße in diesem Falle die Wiedererstattung gehört: "die Beichthörer follen Alles vermeiden, daraus ein Beichtfind möchte in andere Wege gewiesen, ober bewegt werden, baß cs neue Stiftungen in den Kirchen oder sonst, die etwas Gelbs ober anderes Genieß auf ihnen tragen, aufrichten teftiren, oder stiften, noch einig Ballfahrten oder bergleichen, baraus Beschwerde zu besorgen sein mag, thun soll. Son= dern sie allein zu Erkenntniß ihrer Gunden, und wie sie die= felben von Grund ihres Bergens reuen, ihr fündliches Leben bessern, und bas beilige Sacrament in einem rechten wahren

<sup>1)</sup> Ebend. S. 129.

<sup>2)</sup> Churfachf. Gen.=Artt. S. 30.

<sup>3)</sup> Brandenb.-Ansb. Absch. bei Richter 1, 52.

Glauben empfaben, und ihre hoffnung und Vertrauen allein in Gott fegen, auch bie Früchte und Werke, fo aus einem rechten wahren ungefälfchten driftlichen Glauben fliegen, voll= bringen, und ihrer Obrigkeit - gehorfam fein, und fich vor aller Aufruhr, Emporung und bergleichen Uebel buten follen. Doch ob fie unrechtfertig Gut hinter ihnen, ober ihren Nebendriftenmenschen unbillig beschwert, ober Etwas wiber Gott, Recht und mit Gewalt abgenommen hatten, follen fie bie Beichtväter babin weisen, bem Beschwerten ober Beschä= bigten oder seinen Erben, wo die vorhanden find, ju wider= legen, ober nach Rath ber Beichtväter (wo es ohne Aergerniß nicht anders geschehen mag) zu vergleichen oder zu ergößen; und fein Beichtvater fein Beichtfind in folden Fällen babin verweisen, daß er folch unrechtfertig Gut ihm, dem Beichtvater, seiner Rirche, Pfarre ober Kloster geben, ober damit eigennütige Stiftung aufrichten, sondern bas fonft in Almosen wenden foll. Es foll auch keinem Beichtfinde keine offene oder andere bergleichen Buße, daraus, was oder wie einer gefündigt, vermerkt ober Argwohn genommen werden fann, in ber Beicht aufgelegt werben 1)".

Endlich soll dies Beichtverhör auch dazu dienen, "daß ein Jeder, der betrübt ist, seine anliegende Fehler seinem Beichtvater und Prediger kann offenbaren, und Nath bitten, damit er nicht vom Teufel geplagt und in Verzweislung gesführt werde")." "Weil sich's auch wohl oft begiebt, daß gotts fürchtige, angesochtene, betrübte Personen Unterrichts und Trosis halber von sich selbst und ohne Zwang etwa sonderliche Fälle und Anliegen oder heimliche Sünden ihrem Veichtwater offensbaren, da soll er sonderlichen Fleiß ansehren, daß Solche christlich unterrichtet und getröstet werden. Und so Einem der Fall zu schwer, daß er sich in Eil darauf nicht gründlich und richtig erklären und Nath geben könnte, darf sich Keiner schäsmen Vedenkzeit zu nehmen, und mit anderen Gelehrteren und

<sup>1)</sup> Brandenb.=Ansb. Absch. bei Richter I, 52.

<sup>2)</sup> Pomm. KD. S. 26.

Berständigeren davon, jedoch ohne Meldung einiger Person zu reden, damit solchen bekümmerten Leuten rechter und heilssamer Rath und Trost gegeben werde')." Und zu solcher vertraulichen Berathung soll sich der Beichtvater seinem Beichtstinde ausdrücklich erbieten, wobei sich allerdings von selbst versteht, daß die obigen Warnungen vor jedem Inquiriren und Ausfragen hier noch ganz besondere Anwendung sinden.

Was aber bem Beichtvater also in ber Beichte Beimliches offenbart wird, das foll er treulich und fest unter Beichtsiegel bewahren. Wir stellen die Worte der KDD. zusammen. Pomm. RD. S. 27: "Und was einem Kirchendiener in ber Beichte vertraut wird, foll er bei Leibesstrafe nicht melben ober nachsagen". Sächs. Ben.=Artt. S. 32: "Nachdem auch mehrmals große Beschwernisse erfolgt, wenn entweder die Rirchendiener oder die verhörte Versonen aus der Beichte ge= schmatt, soll ihnen Allen auferlegt, befonders aber den Kirchen= Dienern eingebunden werden, was ihnen für Gewiffenshandel in ber Beichte vertraut, Niemandem, wer ber auch fein möchte. bei Bermeibung ernftlicher Strafe zu offenbaren, fondern, wie fich gebühret, verfdwiegen zu halten." Sonafche RD. G. 172: "Dieweil fich auch zugleich unter den Paftoren und Ruborern bisweilen Leute finden, welche die Beimlichkeit ber Beichte, Die allezeit alle folche Dinge, fo allein im himmel für Gottes Un= gesicht und Ohren geredet, in der Welt follen verborgen blei= ben, leichtsinniger und unbedächtiger Weise offenbaren, wollen wir hiemit Beide, Beichtväter und Kinder, für folden Un= bedacht und Leichtfertigkeit bei Bermeidung fcmerer Strafe. so vermöge Rechtens in diesem Falle verordnet ift, getreulich gewarnt haben." Lauenb. KD. fol. 197: "Und was Jemand feines Gewiffens Beschwerung oder Troftes oder auch fonft billiger Ursachen balber bem Beichtvater offenbart, ober er bem Beichtfind fürhält und befiehlt, foll mit Nichten nicht aus ber Beicht geschwaßet noch Jemandem ferner offenbaret werben, sondern verschwiegen und in geheim bei schwerer harter

<sup>1)</sup> Medl. RD. fol. 230.

Strafe gehalten werben, fein und bleiben, wie bavon auch gewiffe Strafen zu Rechte verordnet fein". Luneb. RD. v. J. 1643 S. 56: "Soll auch Dasjenige, was bem Beicht= vater zu Rettung und Befreiung ber beschwerten Gewiffen heimlich vertraut und geklagt ober entbedt wird, heimlich bei bemfelben bleiben und nicht aus der Beicht nachgefagt werden; benn was ba gebeichtet, foldes ift Chrifto gebeichtet und nicht Menschen". Ja, nach ber Pommerschen Agende') foll ber Paftor vor jeder Beichthandlung in der laut Dbigem an alle Confitenten insgesammt zu richtenden Ansprache benfelben ausbrudlich fagen: "Wer fich nun einen Gunber bekennet - ber fomme zu uns im Namen Jesu Chrifti, auf bag er - aus aller Angst feines Gewiffens errettet werbe. Was uns in ber Beichte vertraut wird, muffen wir ftille halten, barum mag hier ein Jeber, was fein Berg angftiget und betrübet, ficher offenbaren; was leider nicht ichon offenbar ift, wollten wir lieber zudeden, gleich wie unfer Berr Chriftus unfer Aller Gunben gubedet vor bem himmlischen Bater." Diese Stellen werden zur Genüge ergeben, bag unsere Rirche allerdings bas Beichtsiegel hat. Erft feitdem wir vergeffen haben, daß bie Stellung bes Beichtvaters eine amtliche ift; erft feitbem bie Gebanken, bag, mas in ber Beichte gerebet ift, "allein im Simmel vor Gottes Angesicht und Ohren geredet" ift, baß was gebeichtet ift, "Chrifto gebeichtet ift und nicht Menschen", und abbanden gefommen find; erft feitdem uns die beicht= väterliche Unterredung auf bas Niveau einer driftlich freund= schaftlichen Unterredung berabgefunken ift, haben wir uns baran gewöhnt Dassenige, was uns im beichtväterlichen Gefpräch vertraut wird, auch freundschaftlich weiter zu erzählen, was aber febr vom Uebel ift.

Neinung der KDD. dahin ginge, daß diese drei Abtheilungen des Verhörs im Katechismus, des Seelenzustandes, und wegen befonderer Anliegen, nach einander und getrennt von einander

<sup>1) ©. 139.</sup> 

hätten vorgenommen werden follen. Im Gegentheil sollten unter der geschickten Leitung des Beichtvaters diese verschies denen Partieen des Verhörs sich zu Einer ungezwungenen, vertraulichen Unterredung, zu einem fortlaufenden colloquium privatum, wie Chemniß sagt, verweben. Indem der Beichtvater das Beichtsind die zehn Gebote verhörte, sollte dasselbe auch seine begangene Sünde beichten; und indem das Beichtsind vor dem Gesete Gottes seiner besonderen Sünde gedachte, sollte der Beichtvater dasselbe in den Artiseln des Glaubens verhören, und aus denselben trösten; und der Ort, wo das Beichtsind seine etwaigen heimlichen Anliegen offenbarte, fand sich denn dazwischen immer.

Die meisten ADD. begnügen sich, diese Unterredung, welche ber Beichtvater mit feinem Beichtkinde halten foll, fürzer ober weitläufiger') zu ffizziren. Manche RDD, geben aber auch eine ordentlich ausgeführte, in Fragen und Ant= worten gestellte Form biefer Beichtunterredung. Die am häufigsten vorkommende?) und zugleich die beste dieser Formen ift in den wahrscheinlich von Luther selbst herrührenden, fogenannten Fragfiuden von ber Beichte. Wir feten biefe Fragftude hieher: "Glaubest du, daß du ein Gunder feift? ich glaube es, ich bin ein Gunder. Wie weißt bu bas? Aus ben gebn Geboten, die habe ich nicht gehalten. Sind bir beine Gunden auch leib? Ja, es ift mir leib, daß ich wider Gott gefündigt habe. Was haft bu mit beinen Gunden bei Gott verdient? Seinen Born und Ungnade, zeitlichen Tod und ewige Verdammniß Rom. 2, 6. Soffest du auch felia gu werden? Ja, ich hoffe es. Weg troftest du bich benn? Meines lieben Berrn Chrifti. Wer ift Chriftus? Gottes und Marien Sohn, mahrer Gott und Mensch. Wie viel find Götter? Rur Ciner, aber brei Personen: Bater, Gobn und beiliger Beift. Bas bat benn Chriftus für bich gethan, baf

<sup>&#</sup>x27;) 3.B. die Bremer RD., die Collnische Reformation, bei Richter I, 244. II, 45.

<sup>2) 3.</sup> B. Medl. RD. fol. 223. Lauenb. RD. fol. 195.

bu bich feiner trofteft? Er ift für mich gestorben, und hat sein Blut am Kreuz vergoffen, zur Bergebung meiner Gunde. 3ft ber Bater auch fur bich geftorben? Rein; benn ber Bater ift nur Gott, ber beilige Geift auch, aber ber Cobn ift mabrer Gott und mahrer Menich, fur mich gestorben, und hat fein Blut für mich vergoffen. Wie weißt bu bas? Aus bem beiligen Evangelium, und aus ben Worten ber Sacrament, und bei seinem Leibe und Blute, welches er im Sacrament mir jum Pfande meines Seils gegeben hat. Wie lauten benn bie Worte? Unfer herr Jefus Chriftus u. f. w. Go glaubeft bu, baß im Sacrament ber mabre Leib und bas Blut Chrifti fei? Ja, ich glaube es. Was bewegt bich Das zu glauben? Die Worte Chrifti: Nehmet bin, effet, bas ift mein Leib; trinfet Alle baraus, bas ift mein Blut. Bas follen wir thun, wenn wir feinen Leib effen, und fein Blut trinken, und bas Pfand alfo nehmen? Seinen Tod und Blutvergießen verfündigen, und gedenken, wie er uns gelehrt hat: Solches thut, fo oft ibr's thut, zu meinem Gebachtniß. Warum follen wir feines Todes gedenken, und benfelbigen verkundigen? Dag wir lernen glauben, daß feine Creatur bat konnen genugthun für unsere Gunde, benn Chriftus mahrer Gott und Mensch allein, und bag wir lernen erschrecken vor unseren Gunden, und bie= felben nicht geringe fondern lernen groß achten, und uns bes Berrn Christi mit feinem Berdienft allein freuen und troften, und alfo burch benfelben Glauben felig werben. Was hat ihn benn bewegt, fur beine Gunde ju fterben und genuggu= thun? Die große Liebe ju feinem Bater, und ju mir, und ju anderen Gunbern, wie geschrieben fieht Joh. 14. Rom. 5. Gal. 2. Ephef. 5. Endlich aber, warum willft bu gum Sacrament geben? Auf daß ich meinen Glauben bestätige, daß Chriftus um meiner Gunde willen aus großer Liebe geftorben fei, wie gesagt, und barnach auch von ihm lerne, Gott und meinen Rächsten lieben. Was foll einen Chriften vermahnen und reigen, bas Sacrament bes Altars oft zu empfahen? Bon Gottes wegen foll ibn Beibes, bes herrn Chrifti Gebot und Berbeißung, barnach auch seine eigne Noth die ihm auf

bem Salfe liegt, treiben, um welcher willen folch Gebieten, Loden und Berheißen geschiehet. Wie soll ihm aber ein Mensch thun, wenn er solche Noth nicht fühlen fann, ober feinen hunger ober Durft zum Sacrament empfindet? Dem fann nicht besser gerathen werden, benn bag er erftlich in seinen Busen greife, ob er auch Aleisch und Blut habe, und glaube nach ber Schrift, mas bie bavon fagt Gal. 5. Rom. 7. Bum Underen, daß er um sich febe, ob er auch noch in ber Welt sei, und benke bag es an Sunden und Roth nicht fehlen werde, wie die Schrift fagt Joh. 15. 16. 1 Joh. 2. 5. Bum Dritten, so wird er ja auch den Teufel um sich haben, ber ihm mit Morden und Lugen Tag und Racht feinen Frieden innerlich und außerlich laffen wird, wie ihn bie Schrift abmalet Joh. 8. 16. 1 Petr. 5. Ephef. 6. 2 Tim. 2." - Diese Fragftude gebieten bie RDD, benn auch bem Bolfe in ben Ratechisationen und Ratechismuspredigten vorzulesen und auß= zulegen. Aber allerdings ift es mit biefer Form nicht barauf abgesehen, als ob die Fragen wörtlich so vom Beichtvater gethan, und die Antworten wörtlich fo vom Beichtfinde gegeben werden follten. Bielmehr foll biefe Form bem Paftor nur im Allgemeinen ben Gang vorzeichnen, ben er in feiner Beichtunterredung zu nehmen babe, bamit er nichts Befent= liches unberührt laffe. Dem entsprechend giebt auch die Pomm. Agende S. 142 ff. eine treffliche Anleitung, wie ber Beicht= vater, bem Gange biefer Fragftude folgend, und boch auf bie speciellften Berhältniffe und Gemuthezustände bes einzelnen Beichtfindes eingehend, mit bemfelben die Beichtunterredung führen folle.

Diese Beichtunterredung wird benn herausstellen, wie es mit dem Beichtkinde steht, ob es genugsam im Worte Gottes unterrichtet ist, ob es bußfertig ist, und ob es etwa in besonderen Gewissensverstrickungen sich besindet? Und je nach diesem Ergebniß wird an dieser Stelle der Beichtvater sich zu entscheiden haben, ob er dem Beichtkinde die Absolution ertheilen kann oder nicht. Denn das Amt der Schlüssel enthält die Gewalt des Lösens und des Bindens; seine Hand

habung ift an Bedingungen gebunden; diefe Bedingungen bestehen barin, bag ber Mensch Erfenntniß bes Beileweges und Buffertigfeit habe; und wo biefe Bebingungen nicht als erfüllt vorliegen, ba barf ber Beichtvater nicht löfen, sonbern muß binden, b. h. die Abfolution und folgeweise bie Bulaffung jum Abendmahl verfagen. Diefe Berpflichtung bes Amtes. auch ben Bindeschluffel ernftlich ju handhaben, schärfen bie RDD. sämmtlich auf bas Allerernstlichste ein, und geben bann für solche Sandhabung auch einzelne Regeln: Wenn bem Beichtvater folche Personen vorkommen, die in Gottes Wort völlig ununterrichtet find, foll er fie fur bas Mal nicht absolviren, sondern fie auf spätere Zeit wieder bescheiden. bamit fie inmittelft ben Ratechismus lernen. "Diejenigen aber, fo noch gar grob und unberichtet find, und von ben gehn Geboten, Glauben, Gebet und Sacramenten Nichts wissen, und also mit gutem Gewissen noch nicht zugelassen werden können, Dieselben sollen sie mit freundlichem Bericht abweisen, und über etliche Beit, bis fie es gelernt, wieder= fommen heißen, auch treulich vermahnen, daß fie mittlerweile fleißig zum Ratechismo fich halten und, was fie noch nicht gewußt, lernen; auch bann mahrnehmen und merken, ob fie auch auf angesetzte Zeit wiederkommen, damit sie nicht etwa gar außen bleiben, und besperat werben')." Unders freilich liegt es, wo fich nicht bloge Unwissenheit, sondern bewußtes und hartnädiges Berfteiftsein auf falfche Lehre und unchriftlichen Grrthum vorfindet; bas fällt unter ben Begriff ber reuelosen Gunde, und ift nach ben weiter folgenden Regeln zu behandeln. Ferner foll ber Beichtvater Die Abfolution nicht fogleich ertheilen, fondern bas Beichtfind auf eine andere Beit bescheiben, wenn er basselbe in besonderen Gewiffensfällen verftridt findet, und folde fo rafch zu über= feben und Rath und Lehre barin zu finden nicht im Stande iff. Bas weiter die Gunten betrifft, fo ift nach ben obigen Erörterungen die Schwere ber Bergehung an fich unferer

<sup>1)</sup> Lüneb. KD. p. J. 1643. S. 55.

Rirche fein hinderniß ber Ertheilung ber Absolution; es fommt auf die Buffertigkeit, es fommt barauf an, bag ber Menfch feine Gunde erfenne und bereue, und ben ernftlichen Borfat habe, fein Leben zu beffern, auch bavon bem Geelforger genugsame Beweise gebe; und die einfache allgemeine Regel ift: wer feine Gunte nicht als folche erkennen, wer nicht zugestehen und erklären will, daß fie ihn gereue, wer nicht Befferung bes lebens versprechen und, wo Goldes möglich, mit der That beweisen will, den foll ber Beichtvater zunächst auf das Allerernstlichste vermahnen, und, wenn er bennoch in seiner Unbuffertigkeit verharrt, ihm die Absolution verfagen, bem Buffertigen aber foll er fie ertheilen. Aber bei ber Anwendung Diefer einfachen Regel fommen doch aller= bings die verschiedenen Arten ber fündlichen Bergehungen in Betracht. Es handelt fich ba namentlich um folche Källe, wo bas Beichtfind burch öffentliche Gunde Mergerniß gegeben, ober burch seine Bergebung seinen Rächsten geschädigt, ober geradezu ein Berbrechen begangen hat, oder mo es in habituellen Lastern, ober in bauernden fündlichen Berhältniffen lebt. Wenn nemlich bas Beichtfind burch öffentliche grobe Gunde Mergerniß gegeben bat, fo kann feine blofe Bersicherung, daß es ihm Leid thue, und es sich fur die Butunft hüten wolle, nicht genügen, wie wahr biefelbe auch fein mag; vielmehr wird seine Buße, wenn sie wirklich aufrichtig ift, es treiben muffen, bag es zuvor und zum Beweife ber Aufrichtigkeit feiner Reue Die von ihm öffentlich geargerte Ge= meinde durch öffentliche Beichte verfohne; und ber Beichtvater wird berechtigt fein, vor Ertheilung ber Abfolution Solches von ihm zu begehren. Daber fordern benn die alten RDD. baß ber Beichtvater ben notorischen groben Gunbern nicht ohne Weiteres in der Privatbeichte die Absolution ertheilen, fondern diefelben auffordern folle, zuvor die Gemeinde au verföhnen. Ferner, wenn bas Beichtfind burch feine Gunde feinen Nächsten geschäbigt, 3. B. ihn bestohlen, verläumbet, betrogen, ergurnt bat, fo ift wenigstens unter Umftanden ein Wiedergutmachen bes angerichteten Schabens möglich, und ift

bies möglich, fo gehört es zur Grundlichkeit ber Bufe, daß es auch geschehe; baber soll ber Beichtwater einem Golden bie Absolution verfagen, bis er feinem Nächsten den Schaben erfest, fich bei ihm verbeten, feine Ehre wiederhergestellt u. f. w. hat. Beiter, wenn bas Beichtfind eines Berbrechens schuldig geworden ift, welches auch ber menschlichen Obrigfeit gur Bestrafung unterliegt, fo fann es wenigstens unter Umftänden zur Gründlichfeit ber Bufe gehören, daß ber Ber= brecher sich selbst seiner Obrigfeit anzeige. Allerdings aber fönnen die Berhältniffe hier auch so liegen, daß die Begangen= schaft nur noch im Gewissen bes Thäters lebendig, im Uebrigen aber todt ift, und bag ber Beichtvater beffer thut, wenn er im Berborgenen läßt, was Gott nicht hat offenbar werden lassen. Wenn es aber so nicht liegt, lassen die alten KDD. ben Beichtvater einem solchen Verbrecher so lange bie Absolution versagen, bis er fich feiner Obrigfeit gestellt hat. Ferner, wenn ein Menfch in habituellen Gunden und Laftern, als Trunkfälligkeit, Spielsucht, Hurerei, Berachtung des gött= lichen Wortes und Sacraments, undristlichen und ärgerlichen Reden u. f. w. dahin lebt, vielleicht gar ichon öfter folde Sunde gebeichtet und Befferung verfprochen bat, aber bennoch immer wieder rudfällig geworben ift, fo foll ber Beichtvater Solchem für's Erfte bie Absolution verfagen, bis er wenigstens eine Zeit lang mit der That gezeigt hat, daß es ihm mit dem Lassen von seinen Sünden ein Ernst ist. Wenn endlich Leute, bie in dauernden fündlichen Berhältniffen, als wilder Che, Concubinat, Chebruch, ichanbbarem Gewerbe, unverföhnlicher Feindschaft und bergleichen babin leben, und fich gur Beichte und Abfolution ftellen, ohne folche fündliche Berhältniffe aus bem Mittel gethan zu haben, fo foll ber Beichtvater Golden nicht die Absolution ertheilen, vielmehr von denfelben mit Ernst begehren, baß sie zuvor solche fündliche Berhältnisse ganz und gar beseitigen und bavon bem Beichtvater bie Neberzeugung verschaffen. Das find bie Fälle, beren bie RDD. im Einzelnen gedenken, wobei benn allerbings nicht ju vergeffen ift, daß die Wirklichkeit immer noch mehrere und

oft auch solche Fälle liefern wird, die sich nicht so auf eine einfache Regel bringen lassen; weshalb denn auch gewiß ist, daß der Beichtstuhl immer seinen Mann erfordert. Bas übrigens weiter zu geschehen hat, wenn einem Consitenten vom Beichtvater die Absolution versagt ist, davon werden wir weiter unten in einem besonderen Abschnitte vom Banne reden. Hier machen wir nur noch darauf ausmerksam, welch ein energisches Mittel der Disciplin sich unsere alte Kirche in der Privatbeichte geschaffen hatte.

Dagegen, "wenn ber Prediger an Denen, die sich bei ihm zur Beicht angeben, nach menschlichem Urtheil spüret, daß sie ihre Sünde erkennen, Gottes Zorn wider die Sünde fürchten, Bergebung der Sünden durch Christum suchen, und glauben, und einen Vorsatz haben, ihr Leben zu bessern, so soll er dieselben mit Gottes Wort trösten, und zu beständiger Besserung und neuem Gehorsam ernstlich ermahnen, und dann — absolviren )."

Wenn nun bas Beichtverhör bem Beichtvater bie Ueber= zeugung gegeben hat, daß er ben Confitenten absolviren burfe und muffe, fo resumirt er bann furz bie Beichtunterrebung, um barauf bie Absolution zu ertheilen. Sinfichtlich biefer Recapitulation aber ichreiben bie verschiedenen Agenden ein verschiedenes Verfahren vor: Einige wenige Agenden nemlich laffen ben Confitenten feine Beichte gleich zu Anfang ber gangen Sandlung, wenn er zu bem Beichtvater in ben Beicht= stuhl tritt und um die Absolution bittet, sprechen. Diese Agenden laffen bann ben Paftor bas Beichtverhör am Schluffe in der Form resumiren, daß er die Hauptpunkte des vor= gewesenen Berhörs in ein paar von dem Confitenten zu bejahende, unmittelbar auf die Absolution überleitende Fragen faßt. Die Hovasche AD. und die Vommersche Agende for= muliren auch biefe Fragenreibe. Nach ber letteren lautet fie: "Nach allem Unterricht soll ber Beichtvater sprechen: Sind Dir benn Deine Gunden von Bergen leid, und bift Du

<sup>1)</sup> Lüneb. KD. p. J. 1643. S. 57.

betrübt, bag Du Gott erzürnet haft? Ja. Glaubest Du auch, daß Dir Gott gnädig fei, und Dir burch Jesum Christum seinen Sohn, alle Deine Sünde aus lauter Gnade vergeben wolle? Ja. Willst Du barauf empfangen zum Pfande ben Leib und Blut unferes Berrn Jesu Chrifti, baß Dein Glaube geftarft, und ber neue Mensch in Dir verneuert werbe. Ja. Billft Du auch Gott bankbar fein, Dein Leben von Bergen beffern, von Gunden ablaffen, in Gottseligkeit leben gegen Gott und Deinen Nachsten, bem beiligen Geift gehorsam sein, wie ich Dich vermahnt habe? Ja. Begehrst Du auch bie beilige Absolution, baß ich Dir im Ramen Jesu Chrifti Vergebung aller Deiner Gunden fprechen foll? Ja. Glaubest Du auch, daß diese Absolution, die ich Dir spreche, im himmel gelte und vor Gott fraftig fei? Ja. Warum glaubst Du bas, wie fann ein Mensch Gunde vergeben? Darum glaube ich und bin's gewiß, benn mein Beiland Chriftus fpricht: Wie mich mein Bater gefandt hat, fo fende ich euch auch; nehmet bin ben beiligen Geift: benen ihr bie Gunden vergebet, benen find fie vergeben; alles, mas ihr auf Erben lofet, foll im himmel los fein. Und ich banke meinem herrn Jesu Chrifto von herzen, ber folche Gewalt, mir armen Gunber zum Trofte, auf Erben gelaffen hat. Auf fold Bekenntniß folget die Absolution." Wie fich von selbst versteht, war es auch mit diesen formulirten Fragen nicht barauf abgesehen, baß sie wortlich vorgelegt werben follten, fondern fie follten dem Paftor zeigen, wie er an Diefer Stelle zu verfahren habe. Aber, wie gefagt, nur bie wenigsten RDD. lassen ben Beichtvater in Diefer Beife bie Beichtunterredung recapituliren. Die meiften Agenden vielmehr laffen dies, und gewiß ohne Frage schicklicher, in der Weise geschehen, daß nun zum Schlusse ber Beichtunterredung das Beichtkind auf Aufforderung des Beichtvaters seine Beichte spricht, und barin feiner Geits alle Sauptpunfte bes Beicht= verhörs resumirt, um damit bie nun sofort zu ertheilende Absolution nachzusuchen. Gben barum geben fie benn aber auch Beichtformeln, welche Diejenigen Confitenten, welche nicht

felbst fo zu resumiren vermögen, auswendig zu wissen und bann zu sprechen haben.

Welches nach lutherischen Begriffen ber nothwendige und wesentliche Inhalt einer richtigen Beichtsormel sei, sagt uns in strenger Consequenz alles Borgesagten die Meckl. KD.'): "Nun ist aber eine christliche Beichte diese, daß sich ein armer Sünder vor Gott und seinem Seelsorger erkenne und bekenne, daß er Gottes Gebot vielfältig mit Worten, Werken und Gedanken übertreten, und also Gottes Jorn und Strase zeitlich und ewig wohl verdient habe, ja auch in Sünden empfangen und geboren sei, und derhalben wahre Reue und Leid hierüber in seinem Herzen fühle, aber dennoch nicht verzage, sondern tröste sich von Herzen der Gnade Gottes, und glaube festiglich, daß ihm seine Sünden um des Herrn Jesu Christi Verdienstes willen vergeben werden, und wolle sein Leben auch mit Gottes Hülfe gerne bessern."

Für biefe Beichtformeln bieten nun die alten Agenden eine große Auswahl. Wir haben in ben uns bekannten RDD. nicht weniger als 17 verschiedene Formeln gezählt, Die zwar alle jenen Anforderungen entsprechen, aber in der Kassung abweichen. Es hat keine einzige berfelben fich eine allgemeinere Geltung erworben. Die meifte Berbreitung haben noch bie Beichtformeln gefunden, welche Luther in ber bem fleinen Ratechismus einverleibten Unweisung "Wie man die Gin= fältigen foll lehren beichten" für "Anecht und Magd" und für "herrn ober Frau" gestellt hat. Biele RDD. haben biese befannten Beichtformeln unverändert aufgenommen; andere, 3. B. die Lauenburger, die Lüneburger v. J. 1643, haben fie erweitert. Aber biefe Beichtformeln haben ben Fehler, daß fie fich auf bas Specialifiren ber Gunden einlaffen, und bem= aufolge für ben Ginen gutreffen und für ben Underen nicht. Dies Eingeben auf die speciellen fündlichen Bergehungen, fo nöthig es ift, gehört in bas Beichtverhör; Die Beichtformel aber muß fo allgemein fein, daß fie für Alle paßt. Unter

<sup>1)</sup> Fol. 221. B.

den Formeln letterer Urt haben nun folgende eine weitere Berbreitung über bas Gebiet Giner RD. binaus gefunden: Die Beichtformel ber Medl. AD .: "3ch armer fündiger Menfch bekenne vor Gott, meinem Schöpfer und Erlöfer, bag ich viel gefündigt habe, nicht allein mit Gebanken, Worten und Werken, sondern daß ich auch in Gunden empfangen und geboren bin. 3ch habe aber Buflucht zu feiner grundlofen Barmbergigkeit, fuche und begehre Gnade um bes Berrn Jesu Chrifti willen. Herr, fei gnädig mir armen Gunder! 3ch will mit Gottes Hulfe mein Leben gerne bessern". — Die Formel der Pomm. Agende: "Ich armer sündiger Mensch be= kenne vor Gott und euch, daß ich wider alle Gebote Gottes mit Gedanken, Worten, Werken viel gefündigt habe, und von Natur in Günden empfangen und verdorben bin, unter Gottes Born bes ewigen Todes schuldig. Darum ift mein Berg bestrübt, und ist mir Leid, daß ich Gott meinen Herrn erzürnet habe, und bitte von Bergen, Gott wolle mir alle meine Gunde um feines lieben Gobnes, bes Berrn Jesu Chrifti willen aus Gnaden vergeben, mein Berg mit dem heiligen Geift erneuern. Und bieweil ihr vom herrn Jesu Christi Befehl habt, allen Buffertigen ihre Gunde zu vergeben, fo bitte ich euch durch Chriftum, ihr wollet mich mit Gottes Wort unterrichten und tröften, und mir in feinem Ramen bie Bergebung ber Gun= ben sprechen, ben Leib und Blut Jesu Chrifti ju Stärfung meines Glaubens verreichen; ich will mich mit Gottes Sulfe beffern." - Die Formel der Lauenburger KD.: "Ich armer fündiger Mensch befenne mich vor Gott meinem Berrn, auch por euch an ber Stätte Gottes, bag ich nicht allein in Gun= ben empfangen und geboren fei, fondern habe auch die zehn Gebote meines Berrn oft und vielfältig übertreten, und damit gegen Gott und meinen Nachsten gefündigt, und Gottes Born und Strafe bamit wohl verschuldet. Aber alle meine Gunden find mir von Bergen leib, und fomme berhalben in ber Zeit ber Gnaden zu euch als einem Diener Chrifti, und bitte, ihr wollet mich von allen meinen Gunben los fprechen, und gur Stärfung meines ichwachen Glaubens bas hochwurdige Sacra=

ment verreichen, nemlich den wahren Leib und Blut meines Herrn Jesu Christi, unter dem Brod und Wein uns Christen zu essen und zu trinken von Christo selbst eingesest. Ich will mein Leben mit göttlicher Hülfe gerne bessern, und hernach frömmer werden." Eine weite Verbreitung hat auch in Verwendung für die Privatbeichte sowohl in Süd= als in Nord= beutschland diesenige Beichtformel gefunden, welche wir oben S. 342 aus der Calenberger ND. angeführt haben.

Nachdem so das Beichtverhör resumirt und damit der erste Theil der Handlung, die Beichte beendet ist, folgt dann der zweite Theil der Handlung, nemlich die Absolution.

Die Mecklenb. KD. fol. 225 ff. läßt ben Beichtvater nach geschlossenem Beichtwerhör und von dem Beichtkind gesprochener Beichte den Act der Absolution damit anheben, daß er in einer längeren Ansprache, deren Inhalt sie skizzirt, das Beichtskind aus Gottes Wort unterrichtet und tröstet. Indessen diese zwischen der gesprochenen Beichte und der Ertheilung der Absolution eingeschobene längere Rede des Pastors ist eine Singularität, von der wir sagen müssen, daß sie feine Nachahmung verdient. Diese Unterrichtung und Tröstung aus Gottes Wort gehört wesentlich in das Beichtverhör hinein; wenn aber dieses geschlossen, die Beichte gesprochen, und damit die Absolution nachgesucht ist, so muß dann diese auch ohne lange Vorsund Zwischenreden ertheilt werden. So erheischt es die innere Fortbewegung der Sache.

Daher lassen denn auch alle anderen Kirchenordnungen ohne Ausnahme zwischen den Schluß tes Beichtverhörs und seiner Recapitulation in der Beichtformel und die Ertheilung der Absolution nichts weiter treten als nur die von dem Beichtvater zu stellende und von dem Beichtsinde zu bejahende Frage: "Glaubest du auch, daß meine Bergebung Gottes Bergebung sei? Ja." Schon Luther in der Anweisung "Bie man die Einfältigen soll lehren beichten" stellt zwischen die vom Beichtsinde zu sprechende Beichte und die vom Beichtwater zu sprechende Absolution diese Frage. Und gleicher Beise alle KDD. Zuweilen ändern sie die Fassung etwas.

So läßt die Pomm. Agende fragen: "Glaubest du auch, daß diese Absolution, die ich dir spreche, im Himmel gelte und vor Gott fräftig sei?" Und die Joyasche KD.: "Glaubest du auch, daß ich dir als ein Diener Gottes deine Sünde versgeben könne?" Und die Zwischenschiedung dieser Frage, die Einleitung der Absolution mit dieser Frage ist allerdings richtig und nöthig: das Beichtkind hat seine Sünde gebeichtet, und um die Absolution gebeten; da wird es gefragt, ob es zu dieser Absolution auch vollen Glauben und alles Vertrauen habe; und indem es diese Frage bejaht, wird ihm sein Herz aufgethan, daß es, wenn es nun die Absolution hört und empfängt, derselbigen traut als Gottes Worten und ihren Trost in's Herz faßt. Diese Frage sollte daher auch nicht unterlassen, sondern stets so gethan werden.

Auf die Bejahung dieser Frage empfängt bann bas Beickfind die Absolution.

Bei der Ertheilung der Absolution ift die erfte Regel, baß fie Jedem einzeln ertheilt werden foll und muß: "Es follen auch die Pastoren - jede Person - insonderheit ver= hören, und -- ihr die Privatabsolution sprechen, und nicht einem gangen Saufen zugleich, ungehört, eine gemeine Abfo= lution sprechen'). - "Es follen aber bie Paftores - einen Jeben nach gethaner Beicht aus bem Befehl und ber Bufage Christi insonderheit absolviren, und nicht Zwei, Drei ober mehr zugleich, wie man etliche Mal erfahren, benn Golches nicht gebuldet werden foll 2)." - "Derowegen foll mit Ernft verboten fein, daß die Pfarrherren das Bolf nicht bei Saufen in Gemein absolviren, barauf follen die Superintendenten in Synodis ernstlich Achtung geben, daß es abgeschafft werde, und fo Jemand aus Geig, Gunft ber Leute, ober aus Faul= beit, daß er der Arbeit überhoben fei, die Abfolution in's Ungewiffe über bas Bolt bei Saufen hinfpricht, ben foll ber Superintendens, wenn er vermahnt ift und nicht abläßt, als

<sup>1)</sup> Chur. Gen.=Artt. S. 31.

<sup>2)</sup> Calenb. KD. S. 93.

einen untreuen Miethling vom Predigtamt abseten ". Ja, die Privatabsolution lag beziehungsweise unserer Kirche noch mehr am Herzen als die Privatbeichte: wie ihr bas gange Institut der Beichte nach ihren immer wiederholten Erklärungen hauptsächlich "um der heiligen Absolution willen" ba war, so wollte sie auch, daß die Absolution jedem Einzelnen zu Theil werbe. Und ohne Frage mit vollem Recht, benn nur burch bie Application an den Einzelnen wird das Wort von der Berföhnung zur Abfolution, und es gehört alfo bie private Ertheilung zu bem Wefen ber Absolution, mabrent bie Ertheilung ber Absolution an einen Saufen fie in bie gemeine Predigt auflöst. Daber gestattet die Medl. RD. wohl, wie wir G. 359 gesehen haben, daß im Nothfalle bas Beicht= verhör mit Zweien oder Dreien vorgenommen werde, fordert aber ausdrücklich, daß felbst bann die Absolution Jedem einzeln gesprochen werbe.

Die Absolution ift mittelft einer Formel zu sprechen. Die Varietät biefer Formeln ift lange nicht fo groß, als bie ber Beichtformeln; ich habe in allen von mir verglichenen Agen= ben nur 9 verschiedene Absolutionsformeln gefunden. Die ursprünglichste ift vielleicht Diejenige, welche Luther in feiner Unweisung "Wie man Die Ginfältigen foll lehren beichten" giebt; fie lautet: "Und ich, aus bem Befehl unferes Berrn Jesu Chrifti, vergebe bir beine Gunde im Ramen bes Baters. bes Sohns und bes heiligen Geiftes. Amen. Gebe bin in Friede". Diese Formel ift fehr furz, und felten hat man fich mit ihr begnügt. Die am weitesten verbreiteten find folgende zwei: "Der allmächtige Gott und Bater unseres Berrn Jefu Christi will dir gnädig und barmherzig fein, und will dir alle beine Gunde vergeben um beg willen bag fein lieber Gobn Jesus Christus bafür gelitten bat und gestorben ift; und im Namen desfelben unferes Berrn Jefu Chrifti, auf feinen Befehl und in Rraft biefer Worte, ba er fagt: Welchen ihr bie Gunden erlaffet, benen find fie erlaffen, fpreche ich bich aller beiner Gunden frei, ledig und los, baf fie bir allzumal follen

<sup>&#</sup>x27;) Pomm. Ag. S. 129.

vergeben sein fo reichlich und vollkommen, als Jesus Christus basselbige burch sein Leiden und Sterben verdient, und burch bas Evangelium in alle Welt zu predigen befohlen hat, und Diefer tröftlichen Busage, Die ich bir jest im Namen bes Berrn Chrifti gethan, der wollest du bid tröftlich annehmen, bein Gewissen barauf zufrieden ftellen, und festiglich glauben, beine Gunden feien bir gewißlich vergeben im Ramen bes Baters, und bes Sohns und bes heiligen Geiftes". Diefe Formel fommt in ben Lüneburgischen RDD., in der Calenberger, Oft= frienischen, Lauenburger, Pommerschen, Churfachfischen RD. vor. Nächstdem kommt am häufigsten vor die Formel: "Die= weil daß ihr bekennet, daß ihr mit Gunden behaftet feid, und Gott mit Gundigen erzurnet habt, und begfalls begehrt Troft wider bes Teufels Anfechtung, und ich zu tröften arme Gunder und Gunderinnen verordnet bin, ein Diener Gottes, nachdem Christus auch zu mir gesprochen hat: Welches Gunde ihr ver= gebet, bem find fie vergeben. Stem: Bas ihr entbindet auf Erden, ift entbunden im Simmel, auf folde Bufage Gottes und nach seinem Befehl fpreche ich euch los von allen euren Sunden allhie in der Stätte Gottes, im Namen bes Baters, und bes Sohns, und bes beiligen Beiftes. Bebet in Frieben, und fündiget hinfort nicht mehr". Diese Formel findet fich in ber Luneburger RD., in ber Calenberger, Lauenburger, Berbenschen RD. Es läßt fich indeffen nicht läugnen, baß biefe Formeln für ben liturgischen Gebrauch zu lang, und namentlich bei einer großen Bahl von Beichtenden nicht wohl anzuwenden find. Biele RDD, geben baber baneben auch einige fürzere Formeln, nur daß biefe furzeren Formeln mit Ausnahme ber obigen Luther's felten eine weitere Ber= breitung gefunden haben. Wir führen auch biefe an. Gine Formel der Lauenburger RD., welche auch in der Branden= burg=Nurnberger AD. v. J. 1533 vorkommt, lautet: "Der allmächtige und barmherzige Gott vergiebt bir beine Gunde, und ich aus Befehl unferes herrn Jefu Chrifti, an Statt ber beiligen driftlichen Rirchen, spreche bich frei, ledig und los von allen beinen Gunden im Namen bes u. f. w." Eine Form ber Pomm. Agende: "Go fpreche ich bich los von allen beinen Gunden, auf ben Befehl bes Berrn Chrifti, burch seinen Tod und theuerbares Blut, im Namen u. f. w." Silbesheimsche RD .: "Und ich burch bie Gnade unseres herrn Jesu Chrifti, ber seinen Leib für und in ben Tod gegeben bat, und fein Blut fur uns vergoffen bat, gur Bergebung ber Gunde, fpreche bich los von allen beinen Gunden im Namen u. f. w." Die Schwäbisch=Haller RD. v. J. 1543: "Das ift gewißlich mahr und ein theuer werthes Wort, bag Jesus Christus gekommen ift in die Welt, die Gunder felig zu machen, hierauf verkündige ich euch Verzeihung aller eurer Gunde, von wegen Jesu Chrifti, und fag euch berfelben aller ledig und los im Namen u. f. w." Die Medlenb. AD .: "Und bemnach verfündige ich euch auf den Befehl meines Berrn Jesu Christi als sein Diener und in Kraft seiner Worte, ba er fagt: Welchen ihr bie Gunden erlaffet, benen find fie erlaffen, die Gnabe Gottes, und Bergebung eurer Gunbe, und fpreche euch frei, ledig und los von allen euren Gunden im Namen u. f. w."

Zweierlei ift in diesen Formeln zu bemerken. Erftens, baß fie fammtlich feine Retentionsformel enthalten. Und mit Recht. Bei der Formel einer allgemeinen Absolution ift bie Hinzunahme ber Retentionsformel nothwendig, da fie fonst zur feelenverführenden Luge wird; freilich verliert fie bann baburch auch an dem vollen Gewicht der Absolution. Aber bei ber Privatabsolution, wo der zu Absolvirende vorher gebeichtet. feine Reue und feinen Glauben befannt, ben Borfat ber Lebensbefferung ausgesprochen hat, wo also die Absolution auf die erfüllten Bedingungen bin ertheilt wird, muß die Abfolution ohne Berklaufulirung und ohne Bedingung, alfo ohne Retentionsformel ertheilt werben. Sat bas Beichtfind in feiner Beichte gelogen, fo wird Gottes Wort über ihm zum Gericht; aber Gottes Gnadenwort barf nicht abgeschwächt werden, weil möglicher Beise Giner ober ber Andere es mit Rugen er= fchleichen fann. Zweitens ift zu bemerken, bag alle biefe For= meln ertheilend lauten: Der Paftor an Gottes Statt "fpricht"

ben Sünder "los", "fagt" ihn "los". Nur eine einzige Formel ift mir in lutherischen KDD. bes 16. Jahrhunderts begegnet, bie bloß verkundigend lautet. Sie kommt in der Lauenburger in der Hoyafden, in der Brandenburg-Nürnberger KD. v. 3. 1533, und in ber RD. ber Bergogin Elisabeth vor, und lautet: "Der allmächtige Gott hat fich beiner erbarmt, und burch bas Berdienst des allerheiligsten Leibens, Sterbens und Auf= erftehung unferes herrn Jefu Chrifti, feines geliebten Sohnes, vergiebt er bir alle beine Gunde, und ich, als ein berufener Diener ber driftlichen Rirche, aus Befehl unferes Beren Jesu Chrifti verfündige bir folche Bergebung aller beiner Gunden im Namen u. f. w." Nach biefer Formel fteht bie Sache fo, bag Gott bie Gunde vergiebt, und ber Paftor bie von Gott geschehene Bergebung anfundigt, mahrend fie nach ben obigen Formeln fo fteht, bag Gott burch ben Diener feines Wortes die Gunte vergiebt. Ein Unterschied ift also ohne Frage da. Inzwischen darf man es nicht dahin ver= stehen, als ob diese RDD. die exhibitive Kraft der Absolution läugnen wollten. Bielmehr haben fie nicht allein diese For= mel neben anderen, welche verleihend lauten, fondern fie laffen auch wie g. B. die Lauenburgifde, die Sonafche, ber Busprechung der Absolution mit diefer Formel die bereits besprochene Frage voran geben: "Glaubest bu, daß meine Bergebung Gottes Bergebung fei? Ja". Dagegen wird man benn aber fagen burfen, bag biefe Formel nicht gang correct, fondern abschwächend ift. Daß die correcte Fassung einer Albfolutionsformel nach lutherischen Anschauungen nur erthei= lend lauten fann, bezeugt auch Chemnit: "Non quidem dubium est, privatam absolutionem efficacem esse, quia est vox evangelii, quod est potentia dei ad salutem omni credenti. Atque ideo probatur mihi Gersonis sententia, absolutionem non in optativo modo, forma imprecationis impertiendam, sed ita ut, qui absolvitur, audiat et intelligat, deum per illud ministerium annunciationis evangelii sibi privatim applicare meritum ac beneficia Christi ad remissionem peccatorum')".

<sup>&#</sup>x27;) A. a. D. II, 523.

Die Abfolutionsformel ist über bem Einzelnen unter Sanbauflegung zu fprechen, und zwar, nach bem Borgefagten, fo bag nicht Zweien zugleich bie Sand aufgelegt wird. Wir haben gesehen, daß in der alten Rirche die Absolution über= baupt nur bei ben Gefallenen ftatt fand; aber bann geschah fie auch immer unter, nur bem Bischof zustehenter Sant= auflegung. Schon die apostolischen Conftitutionen fennen es nicht anders'). Alls in der mittelalterlichen Kirche bas Buß= institut in bas Beichtinstitut umgewandelt und auf alle Be= meindealieder ausgebehnt wurde, ward auch üblich, die Ab= folution Allen unter Handauflegung zu sprechen. Dbgleich baber nur eine Angabl lutherischer KDD.2) ausbrudlich er= wähnen, daß die Abfolution unter Sandauflegung gesprochen werden folle, fo steht bennoch anzunehmen, daß in unserer alten Kirche die Absolution nie ohne Sandauflegung ertheilt fei. Freilich, birecten Schriftgrund möchte bie Sandauflegung bei ber Absolution nicht haben, benn mit ber Oftfriesischen RD. Die Stelle 1 Tim. 5, 22. auf Dieselbe zu beziehen, möchte boch bedenklich sein. Auch wird sich binsichtlich ber Bedeutung berselben die lutherische Rirche nicht ber alten Rirche an= schließen können, wenn die apostolischen Constitutionen diese Bedeutung laut ben angeführten Stellen barein fegen, baß burch die Sandauflegung bem Gefallenen ber ihm burch ben Ausschluß aus ber driftlichen Gemeinschaft verloren gegangene heilige Geift wieder gegeben, daß berselbe baburch wieder in Diejenige Taxis, welche er früher in ber driftlichen Gemeinschaft einnahm, gurudgestellt werbe. Bielmehr werben wir nach dem an anderer Stelle Bemerkten3) die Bebeutung, welche bie lutherische Rirche ber Sandauflegung bei ber Ab= folution beimißt, nur dabin bestimmen fonnen, daß fie ber Application biene: sie legt bas Wort von ber Berföhnung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) II. 18, 5, 41, 2, 43, 1.

<sup>2)</sup> Es forbern bie Sandauflegung die Braunschweigische, Schleswig-Holsteinische, Hilbesheimsche, Pommersche, Lauenburgische, Oftfriesische KD. ausbrücklich.

<sup>3)</sup> Liturgische Abhandlungen, I, 419. ff.

auf ben besselben bebürftigen und begehrenden Sünder. Das Wirksame wird daher auch nicht in der Handauflegung als solcher sondern in dem göttlichen Wort von der Versöhnung, welches mit der Hand aufgelegt wird, zu suchen sein. So spricht sich auch die Lauenburgische KD. fol. 199 geradezu darüber aus: — "soll der Prediger dem Beichtsinde um der Application willen aus christlicher Freiheit die Hand aus's Haupt legen und, mit der Absolution zu sprechen, versahren."

Nachdem der Beichtvater dem Beichtfinde die Absolution gesprochen hat, entläßt er es nach fast allen KDD. mit dem einfachen: "Gehe hin in Frieden", oder: "Gehe hin in Frieden, und fündige hinsort nicht mehr", oder: "Gehe hin und sündige nicht mehr, sondern bessere Dich ohne Unterlaß; da helse Dir Gott mit seinem Geiste zu". Es giebt eben, nachdem die Absolution ertheilt ist, nichts mehr zu handeln noch zu reden. Nur die KD. der Herzogin Elisabeth von Braunsschweigskünedurg läßt noch am Schlusse der ganzen Handlung den Pastor den sämmtlichen Beichtsindern zusammen aus dem Altar eine Ansprache halten. Aber das Ungesüge tritt eben auch gleich darin heraus, daß das gegebene Formular dieser Ansprache nicht mehr von Beichte und Absolution handelt, sondern eine Vermahnung vor dem Abendmahl enthält.

Stellen wir uns nun aus dem Gesagten den ganzen Gang, welchen die Handlung der "Beichte und Absolution" in unserer alten Kirche nahm, kurz zusammen, so ist er folgender: Am Schlusse der Sonnabendsvesper (in einigen wenigen Kirchen, nachdem noch vorher der Pastor aus dem Altar eine Ansprache an alle Consitenten insgesammt gehalten hat) treten die Consitenten, Einer nach dem Anderen, zu dem Beichtvater in den Beichtstuhl. Nachdem dann das Beichtsind die Ursach seines Kommens erklärt und um die Absolution gebeten hat, eröffnet der Beichtvater mit ihm das Beichtverhör, in welchem er den Stand seiner christlichen Erkenntniß, seinen Seelenzustand und seine Bußsertigkeit ersorscht, auch etwaige heimliche Anliegen desselben entgegennimmt, ihm das Gewissen schaft, und es aus Gottes Bort unterrichtet und

trösiet. Wenn nun dies Beichtverhör nicht etwa herausstellt, daß der Beichtvater dem Leichtfinde wenigstens für jest die Absolution versagen müsse, so wird schließlich das Beichtwerhör dadurch resumirt, daß das Beichtsind seine Beichte spricht. Worauf denn der Beichtvater, nach der zu bejahenden Frage: ob es auch glaube, daß seine Vergebung Gottes Verzebung sei? dem Beichtsinde unter Handaussegung die Absolution spricht, und es darauf mit einem "Gehe hin in Frieden, und fündige hinfort nicht mehr" aus dem Beichtsstuhl entläßt.

Uebrigens schließen die Vorschriften ber RDD. mit ber Entlaffung bes absolvirten Beichtfindes aus bem Beichtftubl noch nicht völlig ab, fondern wie es eine Borbereitung auf Die Beichte giebt, fo auch eine Nachwirfung. Die Lauenburger RD. fagt fol. 200: "Nach empfangener Absolution sollen die Leute nicht auf bem Tuße zur Kirche auslaufen, fondern guvor fich auf ihre Rniee niederseten, und Gott bem Beren von Bergen banken, bag er allhie bie Schluffel bes himmel= reichs - gegeben hat." Und bie Pomm. Agende G. 153: "Darnach follen die Beichtfinder nicht fort zur Kirchen binaus laufen, fondern eine Beit lang in der Rirchen niederknieen, ihr Gebet und Dantsagung zu Gott thun, um ben beiligen Beift bitten, in Nüchternheit und Mäßigfeit fich zu Empfahung bes hochwurdigen Sacraments bereiten. Wenn die Rinder und Gefinde ins Saus fommen, follen fie fich mit ben Eltern und unter einander verbitten. Bon biefen und bergleichen Studen follen die Prediger ihre Gemeinde oft unterrichten." Darauf, daß die Leute, che fie zur Abfolution und gum Abendmahl kommen, sich erft unter einander "verbitten" und versöhnen, halten die alten RDD. überhaupt viel, "benn Diesem beiligen Sacrament nichts mehr entgegen ift, benn Uneinigkeit')." Wirklich hat unsere Kirche bies bamals fo tief in bas Bolt getrieben, baß noch jest aus bem Bolfe Wenige zum Abendmahl geben werben, die nicht nach bem

<sup>&#</sup>x27;) Brandenb. Murnb. RD. bei Richter 1, 203.

vielfach hierauf angewendeten Spruch Matth. 5, 23. 24. sich zuvor mit ihrem Nächsten verbitten und verföhnen. Aber freilich wenn bergleichen gute Sitten im Bolfe bleiben sollen, so gehört nothwendig dazu, daß "die Prediger ihre Gemeinden von die sen und dergleichen Stücken oft unterrichten".

Nachträglich erinnern wir noch baran, bag unfere Rirche hinsichtlich ber Beichte und Absolution ben Parochialzwang, wie sie ihn in der vorreformatorischen Kirche vorfand, aller= bings festhielt: "Es foll ein Jeder in feinem Rirchfpiel, barin er wohnt, die Absolution und bas Sacrament bes mahren Leibs und Bluts Christi empfahen. Und soll auch hiemit ben Paftoribus verboten fein, daß feiner eines anderen Rirchfpiels Kinder ohne fein Vorwiffen und Willen annehmen noch gulaffen foll; fondern ein Jeder foll bei feinem Rirchfpiel bleiben, bagu und babin er ordentlicher Beife gehört')." Die Vorstellungen, welche man von ber objectiven Rraft ber Ab= folution batte, berechtigten biezu, und bie Buchtelemente, bie man mit ber Beichte verband, erheischten es. Geitbem wir jene Borftellungen verlernt, und Bucht gu üben unterlaffen baben, find wir auch barauf verfallen, und unferen Beicht= vater zu suchen; aber es mochte auch ausgemacht gewiß fein, baß burch bies Bahlen und Ruren unter ben Personen viele Geelen nur befto weiter von ber Ginen rechten Perfon ab= gezogen werden.

Auch erinnern wir daran, daß die lutherische Kirche wie die übrigen sogenannten Accidentien auch das Beichtgeld beisbehielt. Es stammte aus den Oblationen der alten Kirche, wie der Klingebeutel, wie die ganze Reihe der theilweise noch üblichen Opfer. Wir werden davon an anderer Stelle weiter und aussührlicher reden. Hier constatiren wir nur das Factum, und fügen hinzu, daß unsere alte Kirche sich dabei nichts Nergerliches dachte, so wenig als dies noch heute zu Tage ein vernünstiger Mensch thut. Daß man sich durch dies Beichtgeld die Bergebung der Sünden erkause, hat wohl

<sup>&#</sup>x27;) Berbensche KD. S. 71.

schwerlich je ein Mensch wirklich gedacht, so oft es auch von ben Gegnern bes Beichtgelbes behauptet worden ift. Biel= mehr fagt bie Pomm. Agende wirklich Alles, was zur Richtig= ftellung biefer Sache zu fagen ift, wenn fie G. 128 fagt: "Und ob es wohl driftlich und bei Vielen auch nöthig ift, baß fromme Chriften ihren Beichtvater womit bedenken, und nicht mit lediger Sand vor bem Angeficht bes herrn erscheinen, wie Die heilige Schrift an vielen Orten lehrt, follen boch gott= fürchtige getreue Diener Christi und mahre Seelforger Die Armuth, auch fonft Niemanden über guten Willen bedrängen, hierin allen ärgerlichen bofen Schein vermeiben, und gufeben, daß folde Accidentalia ihnen fein schändlicher verdammlicher Gewinn werben, noch burch Ansehen ber Personen fich be= wegen laffen, daß fie ihre eigne und ber Beichtfinder Geelen mit schrecklichem Migbrauch bes Sacraments verwahrlofen. Dafür wolle Chriftus, unfer Ergbirte, alle Diener bes beiligen Evangelii bewahren, und fie mit feinem Beift regieren".

Das war — denn leider reden wir von einer vergansgenen Gestalt — das Institut der "Beichte und Absolution" in unserer alten Kirche. Ehe wir nun aber die geschichtliche Entwickelung weiter verfolgen, müssen wir wenigstens einschaltungsweise noch bei zwei anderen Gegenständen verweilen, nemlich bei dem von unserer Kirche ebenfalls wieder aufsgenommenen Institute des Bannes, und bei der Praxis der reformirten Kirche hinsichtlich der Beichte.

Wir haben gesehen, wie sich in ber mittelalterlichen Kirche bas alle Glieder der Gemeinde treffende Beichtinstitut aus der von der alten Kirche für die groben Sünder ausgebildeten Bußanstalt hervorbildete, wie diese jenem ihre Formen lieh, darüber aber selbst unterging. Die lutherische Kirche nun nahm aus der mittelalterlichen Kirche das Beichtinstitut hersüber, aber streifte demselben nicht nur jene von der Bußanstalt entlehnten, ihm nicht zusommenden Formen, welchen gerade die dogmatischen Irrthümer und ethischen Verkehrtheiten sich

angesett hatten, vollständig ab, sondern richtete auch baneben die Buganftalt ber alten Kirche, allerbings in corrigirter Ge= stalt wieder auf. Alle alten RDD. unserer Rirche haben, und zwar meistens gleich hinter bem Abschnitte von ber "Beichte und Absolution" einen Abschnitt "von driftlicher Disciplin ober Kirchen-Bucht und Strafe, und von bem Banne". Es ergab fich bies auch aus ben bereits bargelegten Unschauungen unferer Rirche vom Schluffelamt von felbft; wir haben ge= sehen, wie nach ben Forderungen unserer Rirche ber Paftor nicht allein ben Löse = sondern auch den Bindeschlüffel hand= haben, wie er auch ben einen wie ben anderen nicht bloß mittelft ber gemeinen Predigt bes Evangeliums, mittelft ber öffentlichen Berfündigung bes Gesetzes und bes Evangeliums fondern auch privatim an den Einzelnen handhaben, wie er nicht bloß absolviren sondern auch die Absolution versagen und vom Abendmahl abweisen soll. Go stellt sich ber Privat= absolution von felbst nothwendig die Rirchendisciplin, die Sandhabung bes Bindeschlüffele, ale felbstverftanbliches Correlat zur Geite.

Unsere Kirche glaubte sich bazu göttlich ermächtigt und befehligt, benn "es sind solche Kirchenstrafen von unserem Herrn und Heiland Jesu Christo und seinen Aposteln selbst eingesetzt und befohlen Matth. 16. und 18. Joh. 20. 1 Cor. 5. 2 Thessal. 3. 1 Tim. 5. Tit. 3 d". Und wenn sie solche Zucht Strafe nannte, so darf man aus diesem Ausdrucke nicht schliesen, daß sie sich dabei von bloß gesetzlichen Gesichtspunkten hätte leiten lassen: sie will die undußertigen Sünder also strafen, "damit sie auch zu Gott bekehrt, und also ewig selig werden mögen", damit der Brand aus dem Feuer gerissen, damit das Fleisch ertödtet aber der Geist lebendig gemacht werden möge; es ist bei ihr wie bei ihrem Gott das höchste Maaß der Liebe, wenn sie also straft.

Damit daß sich ihre Disciplin aus dem Bindeschlüffel

<sup>1)</sup> Medl. AD. fol. 231.

<sup>2)</sup> Ebendas.

ergab, war benn auch bas Straffustem von felbst gegeben. Kur's Erste war in gemeiner Predigt wie die Gnade Gottes in Chrifto über bem Buffertigen, fo ber Born Gottes über bem Unbuffertigen zu verfündigen. Für's 3meite mar bem unbuffertig Bleibenden Die Absolution und folgeweise Die Com= munion zu verfagen; wir haben oben gefeben, in welchen Fällen bies gefchehen follte. Aber wenn wir nur biefe Fälle näher ansehen, so ergiebt sich, bag es babei noch nicht bewenden fonnte, vielmehr fich von felbst zu einem Dritten forttrieb. Buvorberft nemlich mußte bie Burudweisung eines Unbuß= fertigen von der Absolution doch seine Consequenzen haben, und zwar nicht bloß barin, baß ihm nun folgeweise auch ber Butritt zum Abendmahl, sondern daß ihm in noch weiterer Folge auch die Uebernahme einer Taufzeugenschaft, einer Brautführerschaft, verwehrt, daß ihm im Entstehungsfalle ein firchliches Begräbnig verfagt werden mußte. Denn fo lange Jemand vom Abendmahl ausgeschlossen werben muß, ift er felbstredend auch von ber Communio ber driftlichen Gemeinde ausgeschlossen, und muß wie zu ben Christenpflichten untaug= lich fo driftlicher Chrenrechte verluftig geachtet werben. Wenn raber auch jene Versagung der Absolution nur privatim und beimlich zwischen bem Gunber und bem Beichtvater im Beicht= stuhl geschah, so konnte bies boch natürlich nur in dem Falle gang in ber Beimlichkeit bleiben, bag ber Gunder fich in furger Frift bekehrte und die Absolution empfing; im anderen Falle mußte die Sache immer mit ber Zeit von felbst vor bie Bemeinde fommen, abgesehen bavon, daß man einen folden Unbuffertigen boch auch nicht in feiner Berachtung immerfort geben laffen konnte. Godann aber maren auch bie Bergehungen, um beretwillen bie Absolution zu verfagen mar, zuweilen der Art, daß es von vorn herein nicht bei einer heimlichen Abweisung von ber Absolution bewenden fonnte. Benn nemlich bies Bergeben ein öffentliches war, fo war burd basselbe nebenbei auch bie Gemeinde geargert; es mar baburch nicht bloß bas innere Berhältniß bes Menschen gu feinem Gott, fondern auch fein Berhältniß zu ber driftlichen

Gemeinde gestört, er hatte sich burch seine That factisch aus diefer felbst ausgeschlossen, und es fam baber auf eine Bieber= berftellung nicht bloß jenes sonbern auch biefes Berhältniffes an. Es mußte bann ein folder Gunber, felbft wenn er feine Sunde bereute, fich nicht blog burch beimliche Beichte mit feinem Gott, fondern auch burch öffentliches Befennen feiner Reue mit ber geärgerten Gemeinde verfohnen; ja, wenn ein folder Gunder fich bann gar noch unbuffertig erwies, fo mußte fogar noch vorher ber Bemeinde feine Gunde öffentlich unter Nennung feines Namens verfündigt, und feine Ausschließung aus der Gemeinde, die er durch seine That factisch selbst vollzogen hatte, ausgesprochen werben, ehe er, nach baburch erwirkter Umkehr, auf eben fo öffentlich ausgesprochene Buge wieder öffentlich reconciliirt werben fonnte. Go ergeben fich von felbst folgende drei Grade: erstens die gemeine Predigt bes Gesetzes und ber Buße an Alle; zweitens bie heimliche Abweisung von ber Absolution und Communion im Beicht= ftuhl; und brittens, wenn bas Bergeben ein öffentliches Mergerniß war, ober wenn ber heimliche Gunder fich burch Die heimliche Abweisung nicht bessern ließ, Die öffentliche Berfundigung und Ausschließung bes Gunders, welche fich bann immer auch die öffentliche Reconciliation bedingte. zweiten Grad nannte man bann wohl ausschließlich bie "Excommunication", und ben britten Grab ausschließlich ben "Bann", obgleich bie Ausbrude auch promiscue gebraucht werben. Dabei verwarf unsere Rirche ben mit Raiserlicher Acht und Aberacht und ben ichwerften burgerlichen Strafen verbundenen, und nicht zur Beftrafung bes vor Gott Straf= baren verwendeten, sondern allzuhäufig im weltlichen Interesse ber Dabste gemigbrauchten pabstlichen, ben sogenannten großen Bann, und hielt bagegen fest, bag ber Ercommunication und bem Banne feine weltlichen Strafen, vielmehr nur die nothwendigen, firchlichen Confequengen, als Ausschließung vom Abendmahl, von der Taufzeugenschaft, vom firchlichen Be= grabniß. Aufbebung ber driftlichen Gemeinschaft Seitens ber Gemeinde mit ibm, folgen burften.

In biesem Sinne wird benn Rirchenzucht geforbert, schon por bem Erscheinen ber Augsburgischen Confession, und gwar nicht bloß in Privatschriften ber Reformatoren, fondern auch in officiellen firchlichen Documenten. Schon Die von Luther mintestens approbirte Leisniger Raftenordnung v. J. 1523, Die von Breng verfaßte RD. für Schwäbisch-Ball v. J. 1526, bie bekannte Reformatio Hassica v. J. 1526, ber von ben Reformatoren felbst verfaßte Unterricht ber Bisitatoren für Churfachfen v. J. 1528, Die von Bugenhagen verfaßte Braun= schweigische RD. v. J. 1528, sowie bie von Ebendemselben verfaßte Samburger RD. v. J. 1529 fordern Kirchenzucht. Daran schließen sich benn die Acuberungen ber Befenntniß= fdriften felbft. Die Augsb. Conf. rechnet im 28. Artifel gum "bischöflichen Amt nach göttlichen Rechten" b. h. zum Predigt= amt auch bas, "bie Gottlofen, beren gottlofes Wefen offen= bar ift, aus driftlicher Gemeinde auszuschließen, ohne menschliche Gewalt, fondern allein burch Gottes Wort". Darüber fagt denn die Apologie im Abschnitt "von ber Beichte" weiter: "Auch wird ben frechen Gunbern und Berachtern ber Gacramente ber Bann angefündigt; diese Beise halten wir sowohl nach bem Evangelio, als nach ben alten Rirchengesegen". Diefe Worte zeigen, wie man fich wohl bewußt war, bag man bas alte Buffinstitut ber alten Kirche wieder aufnahm'). Aber die Apologie fügt nun auch im Artifel "von ber Beichte und Genugthuung" bingu, daß man diese Rirchenstrafen nicht als Genugthuungen gur Berfohnung Gottes im Ginne ber mittelalterlichen Kirche wieder aufnehme, fondern als Bucht= mittel, wie die alte Kirche es angeschen habe. Und bie Schmalf. Artifel icheiben bann ben Bann unferer Rirche von bem pabstlichen Banne mit ben Worten: "Den großen Bann, wie es ber Pabst nennt, halten wir für eine lautere weltliche Strafe, und gehet und Rirchendiener Michts an; aber ber fleine, bas ift, ber rechte driftliche Bann, ift, bag man offen= barliche halsstarrige Gunder nicht foll laffen zum Sacrament

<sup>1)</sup> Bgl. auch Chemnit a. a. D. II, 542. 554.

ober anderer Gemeinschaft der Kirchen kommen, bis sie sich bessern und die Sünde meiben. Und die Prediger sollen in diese geistliche Strafe oder Bann nicht mengen die weltliche Strafe".

Dabei ift nun aber wohl zu merken: Die Kirchenzucht ber lutherifden Rirde ift nicht Gemeindezucht fondern Umtszucht. Der Unterschied ift wichtig und im Rirchenbegriff felbst gegründet. Das Band ber firchlichen Gemeinschaft wird burch bas in ben Gnabenmitteln angetragene Beil einer Seits und burch ben Glauben ber Menschen an bies Beil anderer Seits geflochten; jenes ist ber objective, bies ber subjective Factor. Man fann nun aber ftatt, wie es richtig ift, bem objectiven Factor feine vorspringende Bedeutung zu laffen, bas Bewicht auf den subjectiven Factor legen; und im letteren Falle ent= steht ein anderer Kirchenbegriff als im ersteren, und folgeweise auch eine andere Anschauung von der firchlichen Gemeinschaft und von ber Ausschließung aus ber firchlichen Gemeinschaft. Salte ich nemlich fest, baß Mittheilung bes Beile ausschließ= lich nur durch die Gnadenmittel erfolgt, und daß man folge= weise nur durch die Theilnahme an den Gnadenmitteln in die Gemeinschaft bes Beils aufgenommen und in ber Gemein= schaft bes Beils erhalten werben fann, fo bestimmt fich ber Begriff ber firchlichen Gemeinschaft wefentlich als die Gemeinschaft ber Gnadenmittel: wir bilden bann gufammen eine Rirche, weil wir burch Taufe und Wort im Glauben gusammen gegeben find, und burch Abendmahl und Wort im Glauben zusammen gehalten werden. Und handelt es fich benn um Die Ausschließung aus ber so als Gemeinschaft ber Gnaben= mittel bestimmten firchlichen Gemeinschaft, so wird nicht bie Ausschließung aus bem coetus ber Gemeinte sonbern bie Trennung von ben Gnabenmitteln bas Erfte fein, ber Ausauschließende wird erft von den Gnadenmitteln geschieden werden muffen, und bann erft ober vielmehr baburch wird er von bem coetus ber Gemeinde geschieben; die Ausschliefung von ber Gemeinde ift die Consequeng, aber auch erft bie Confequenz ber Trennung von ben Gnabenmitteln. Und erforbert

fo bie Ausschließung bes Gunbers wesentlich und junächst feine Trennung von ben Gnabenmitteln, fo ergiebt fich von felbst, daß bie Ausschließung bes Gunbers ein Theil ber Berwaltung ber Gnabenmittel, daß fie Function bes Predigt= amtes fein muß. Die Ordnung fieht bann fo, bag bas Predigtamt ben Gunder von der Gemeinschaft ber Gnaben= mittel ausschließt, und biefem Urtheil bes Predigtamtes tritt bie Gemeinde damit bei, daß sie ihn folgeweise auch von ihrem coetus ausschließt. Go fommt man von biefen Bor= aussetzungen aus nothwendig auf die Amtszucht. Schwächt man bagegen ben Begriff bes Gnabenmittels ab, läßt man Beilsmittheilung auch auf anderen Wegen neben ben Gnaben= mitteln ber erfolgen, fest man eben beshalb bie Gnabenmittel mehr ober weniger in von den Gläubigen felbst producirte Thätigkeiten, g. B. Die Predigt bes Wortes in bas Gelbft= zeugniß ber Gläubigen, bas Abendmahl in Euchariftie um. so bleibt als einziger die firchliche Gemeinschaft constituirender Kactor der subjective Glaube: wir bilden bann gusammen eine Rirche, weil wir alle irgend wie gläubig geworden find, und Die Rirche ift die Gemeinschaft ber Gläubigen; man fagt bann nicht, die Kirche ift, wo bas Beil in ben Gnabenmittelnbargeboten und im Glauben angenommen wird, fondern man fagt, Die Kirche ift, wo ber subjective Glaube ift. Und wo fo die Kirche als die Gemeinschaft bes subjectiven Glaubens gilt, ba wird allerdings bas Bestreben, bie fich burch offene Gunden als Ungläubige Kundgebenben auszufcbließen, febr ernft fein: Die Gemeinschaft ber Gläubigen muß fich immer von ben falfden Brubern möglichst fäubern. Aber handelt es fich bann um Ausschließung, so wird nicht bie Trennung von ben Gnabenmitteln bagu bas Erfte fein, weil ben Gnabenmitteln nicht ausschließlich die Gemeinschaft ftiftende Bedeutung zuerkannt wird, sondern die Ausscheidung aus bem coetus der Gläubigen wird bas Erste sein, und diefer Ausschließung aus ber Gemeinde wird als Consequeng die Tren= nung von den Gnadenmitteln, von bem Abendmahl z. B. nachfolgen, weil ber Ausgeschlossene als Ungläubiger biefe

Bethätigungen bes Glaubens ber Gläubigen nicht mehr mit machen, nicht mit ben Gläubigen zeugen, in ber Eucharistie nicht mit ben Gläubigen banksagen kann. Und so verftebt sich benn auch von felbst, daß biefe Ausschließung, die wesentlich Ausschließung nicht sowohl von ben Gnabenmitteln als von bem Gemeindeverbande ift, nicht von bem Gnabenmittelamte geschehen fann, zumal ba es nach biefen Boraussekungen nicht sowohl ein Gnabenmittelamt, als vielmehr nur einen in Auftrag ber Gemeinde ber Gläubigen die Thätigkeiten biefer ausführenden Dienst giebt. Bielmehr tritt die Gemeinde gufammen, schließt ben Gunter aus ihrem coetus aus um fich zu fäubern, und bas Predigtamt tritt biefem Urtheil ber Gemeinde baburch bei, baß es folgeweise ben Ausgeschlossenen nun auch nicht zur Eucharistie u. f. w. läßt. Sochstens fann bas Predigtamt im Auftrag, anftatt und als Repräfentant ber Gemeinde ausschließen. Go bestimmt sich die Rirchenzucht nach biefen Boraussetzungen wefentlich als Gemeindezucht. Und so gewiß nun die letteren Boraussetzungen ber refor= mirten, die ersteren bagegen ber lutherischen Rirche angehören, fo gewiß eignet ber reformirten Rirche Gemeindezucht, ber lutherischen Kirche aber Amtszucht.

Zwar zu Anfang gehen auch an diesem Punkte die Anschauungen hin und her, und nicht selten auf diesenige Seite hinüber, welche später die reformirte Kirche vertritt: So hat Luther sichtlich die Gemeindezucht und alle ihre Boraussehungen im Sinne, wenn er im J. 1521 im Tractat "Bon der Beichte" sagt: "In diesen öffentlichen Sünden ist's wahr, daß die Macht ist bei der Gemeinde, oder dem Pfarrer statt der Gemeinde, zu binden den Sünder auch ohne seinen Willen, und soll ihn lösen, so er's begehrt." Aber auch in officielle Statute, in Kirchenordnungen dringt es ein. In der Leisniger Kastenordnung v. J. 1523 wird Allen besohlen, öffentliche grobe Sünde nicht allein selbst zu meiden, sondern auch zu hindern, und dann heißt es weiter: "Ob auch bei Einigen unserer Gemeinsamseit hierin Versäumniß oder Unsleiß vermerkt würde, soll alsdann eine ganze eingepfarrte Versammlung

gut Fug und Macht haben, sich hierum anzunehmen, burch gebührliche Mittel, Gulfe und Buthun ber Obrigfeit Goldes ju wurdiger Strafe und feliger Befferung zu bringen')." Mit voller begrifflicher Klarbeit und mit allen practischen Consequenzen tritt bas Princip in ber bekannten Reformatio Hassica v. J. 1526 heraus. Da heißt es 2): Mach Matth. 18 foll es ber ecclesia gesagt werben, wenn ein Bruder gegen feine Mitbrüder fündigt und die Bermahnung berfelben nicht hören will; und ba nun bie ecclesia dei bie congregatio fidelium ift, so muffen die Gläubigen bisweilen versammelt werben, damit ihnen die Auflehnung und Berachtung bes gottlosen Brubers gefagt werbe. Gleicherweise follen nach 1. Cor. 5. Die Gläubigen gur Buchtigung ber öffentlichen Gunder und zur Trennung berfelben von ber Gemeinde verfammelt werben. Solde Versammlungen find auch nöthig, bamit bie Gläubigen über bas Wort ihres Paftors urtheilen, fich die Bifchofe und Diaconen, bas beißt ihre Gehülfen und Diener, erwählen, diefelben wo nöthig abfegen, und wenn sonst Etwas von ber gangen Gemeinde nach Gottes Wort zu feten ift, Goldes thun. Daber foll an jedem Conntage nach ber Predigt in jeder Parochie eine Berfammlung ber Gläubigen gehalten werben, zu welcher alle Manner, welche die Sache Chrifti lieb haben und in sanctorum numero habentur, zusammenkommen sollen, um über alle nöthigen Kirchensachen aus bem Worte Gottes zu beschließen. Die Direction foll babei ber Paftor führen, oder ein Underer an feiner Statt. Die Frauen konnen auch babei fein, burfen aber nicht reben. Weil nun aber zu ber Versammlung ber Gläubigen Diejenigen nicht zuzulaffen find, welche gegen bie Regel bes Glaubens leben, und bamit nichts Unrichtiges gerathet und gethatet werde, foll vor allem Anfang eine Trennung der mabren Brüder von den falfden in folgender Weise geschehen: Um ersten Sonntage, an welchem eine folche

<sup>1)</sup> Bei Richter I, 11.

<sup>2)</sup> Ebend. I, 61. ff.

Versammlung stattfinden soll, soll ber Beiftliche im Gottes= bienst verfündigen, nach ber beiligen Schrift sollten bie mabren Gläubigen nicht mit Denen Gemeinschaft pflegen, welche, obwohl unter bie Brüder gezählt, Surer oder Trunfenbolde ober falfcher Lehre zugethan u. f. w. feien; beghalb fei ein Solcher zu jener Versammlung nicht zuzulaffen, sondern von berfelben auszuschließen; wer baber nicht außer Gemeinschaft ber Gemeine gerathen wolle, und fich boch in bergleichen öffentlichen Gunden verstrickt befinde, der folle bereuen und fich beffern; die fich nicht binnen 14 Tagen gebeffert batten, wurden am britten Sonntage unter namentlicher Nennung aus der Gemeinde ausgeschlossen werden, bis sie bereuten. Diefe Berfündigung foll ber Geiftliche auch wiederholen, und babei auch ausführen, daß bie Rirche Gottes, welche burch ben Glauben an sein Wort constituirt wird, eber vorhanden ift, ebe fie vereinigt wird (prius sit quam congregatur). Und welche sich bann folchem Gebote Gottes nicht unterwerfen wollen, Die follen weder zu jener Bersammlung noch zum Abendmahl zugelaffen, noch für Bruder gehalten werben; benn wer nicht auf Gottes Befehl wegen feiner offenen Gunden außer ber Gemeinschaft der Gemeinde fein will, ber kann und barf auch nicht ber Lehre, bes Abendmahls, ber Gemeinschaft theilhaftig sein. Welche fich aber bann zu ber Berfammlung einfinden, Die foll ber Beiftliche zuvor fragen, ob fie fich biefer Ordnung untergeben und, falls fie beffen ichulbig werben, auch fich ausschließen laffen wollen; und bie fich bann folder Ordnung untergeben, Die schreibe man auf als die eigentliche Gemeinde, wenn es auch nur Wenige find; und wenn bie Sausväter fich folder Ordnung Gottes nicht untergeben wollen, fo fchreibe man ihre willigen Frauen und Dienstboten auf. Und in dieser alfo purificirten, die mahre Gemeinde ber mahren Bruder barftellenden fonntäglichen Berfammlung follen bann wie alle Rirchensachen, 3. B. Die Wahl bes Geiftlichen, so auch bie Ausschließung und Wiederaufnahme ber Gunder vorgenommen werben, und zwar in folgender Beise: Wenn Jemand notorisch in schwere Gunde fallt, fo befiehlt man ihm zuvörberft, fich aus jener wöchentlichen Versammlung zu entfernen; bann berichtet ber Beiftliche ber Berfammlung, in welche Gunde berfelbe gefallen, und trägt auf feine Ausschließung und wenn bann bie Bersammlung, b. h. bie Gemeinde, ihre Bustimmung erklärt, so steht ber Geiftliche auf und verfündigt nomine totius ecclesiae: Diesen Menschen, ber burch Chebruch, ober Bucher, ober Trunffälligfeit u. f. w. ber Gemeinde Gottes jum Mergerniß geworden ift, berauben wir unserer Gemeinschaft und unserer Busammenkunfte, und verbicten, daß Giner ber Gläubigen Umgang mit ihm habe, damit er beschämt in sich schlage; außerdem übergeben wir ihn in ber Kraft unferes Berrn Jesu Chrifti bem Satan jum Untergange feines Fleifches, bamit fein Beift felig werbe am Tage bes Berrn. Darauf antwortet bie Berfammlung Umen, und es geschieht Gebet für ihn. Gben fo ift mit bem beimlichen Gunder zu verfahren, wenn er erft von einem, bann von einigen Brubern, bann in ber wochentlichen Ber= fammlung ober von ein paar Abgefandten berfelben vermabnt ift, und folder Bermahnung feine Folge gegeben bat. Mit einem folden Ausgeschloffenen aber foll bann Reiner ber Gläubigen effen, trinfen, Beirath ichließen, ober ein Geschäft machen; nur zur Buge ermahnt foll er zuweilen werden. Wer anders handelt, foll felbst ausgeschlossen werden. Wer bann bereut, ift wieder aufzunchmen; aber er muß selbst vor die Berfammlung fommen, seine Gunde bekennen und die Wiederaufnahme erbitten; ftimmt bann die Gemeinde gu, fo nimmt ihn in ihrem Namen ber Weiftliche wieder in die Gemeinschaft ber Gemeinde auf. Und die Sandhabung Dieses Bannes ist nothwendig, quia sieri non potest, ut ecclesiae sint ordinatae, nisi ab eis separentur falsi fratres. So bie freilich so wenig als bie Leisniger Raftenordnung jemals in Rraft und lebung getretene Reformatio Hassica; man wird Alles, was wir oben als die reformirten Anschauungen vom

Banne u. f. w. hingestellt haben, in ihr mit naivster Klarheit ausgesprochen und ins Practische übersetzt finden 1).

Aber gerade die Reformatio Hassica bezeichnet nun auch ben Wendepunkt ber Entwickelung in ber lutherischen Rirche. Luther selbst trat eben aus Anlag ber Reformatio Hassica mit ben barin maaggebend gemachten Principien in bewußteren Gegensat. Es ift nicht richtig, wenn man jest häufig bie Sache so barftellt, als ob Luther bem Landgrafen von Seffen bie Einführung jener Reformatio nur aus Grunden ber Zwedmäßigkeit, nur darum so entschieden widerrathen habe, weil für den Augenblick die Gemeinden noch nicht bafür reif feien. Bielmehr überzeugte fich Luther gegenüber ber Ent= schiedenheit und Klarheit, mit welcher in ber Reformatio Hassica ber Versuch gemacht war, Die sichtbare Rirche auf ber Gemeinde der Beiligen zu erbauen, daß es fo überhaupt nicht gehe; und so sehen wir benn von nun an, wenn auch bei Luther perfönlich noch bin und wieder die früheren Gedanken auftauchen, doch in der lutherischen Rirche jene andere von und oben bargestellte Reihe von Anschauungen maaß= gebend werden. Rur in ber RD. für Schwäbisch-Ball v. J. 1526, welche ja auch fonst Lutherisches und Reformirtes aus= gleicht, findet fich ber Mittelweg eingeschlagen, bag ber Rath ben Paftoren "etliche redliche Perfonen aus der Bürgerschaft" quordnet, und bies Collegium bann ben Bann exerciren foll 2). Das ift benn freilich feine reine Amtszucht, aber bas Ge= meindeprincip ist boch auch gebrochen; es ist principlose Mittelftraße. Dagegen schreibt ber "Unterricht ber Bisitatoren an bie Pfarrherren im Rurfürstenthum Sachsen" v. 3. 1528 bereits einfach vor, Die Strafe bes driftlichen Bannes nicht abgeben zu laffen, und zu bem Zwede bie öffentlichen Gunder nicht zum Abendmahl zuzulaffen, wenn fie aber fich nicht beffern, fie in ben Bann öffentlich zu verfündigen3). Da ift

<sup>1)</sup> Ueber bie Geschichte ber Rirchenzucht in ber hessischen Rirche, vgl. haffencamp besiiche Rirchengeschichte II. 1, 596. ff.

<sup>2)</sup> Ebendaf. I, 46.

<sup>3)</sup> Ebendaf. 1, 98.

benn ber Bann principaliter nicht als Ausschließung aus ber Gemeinde, fondern als Trennung von ben Gnabenmitteln gebacht, und die Ausführung ift in feiner Beife weber gang noch halb ber Gemeinde, sondern fie ift ben Paftoren qu= gewiesen. Rach ber von Bugenbagen verfaßten braun= schweigischen KD. v. J. 1528 sollen offenbare Gunder einige Mal von Einem ober Zweien ihrer Prädicanten vermahnt, und, wenn fie fich nicht beffern, für Undriften gehalten, barum bis zu öffentlicher Buge nicht zum Sacrament gelaffen werben, wornach benn die anderen Christen mit ihm nur als mit einem Bürger, aber nicht als mit einem Chriften umgeben follen. "Das ift bas Urtheil und Gericht ber Prädicanten über Golde, die fich nicht wollen beffern, bas muß gelten im Simmel, wie Chriftus fagt, wenn es geschieht aus und nach Gottes Worte, wie es gesagt ift ')." Eben so die ebenfalls von Bugenhagen verfaste bamburgifde RD. v. 3. 1529. Und baran schließen fich benn bie Bekenntnißschriften an. Die Apologie fagt im Abschnitte "von ber Kirchengewalt" ausdrücklich: "Aber wir reben von bem Bischof nach bem Evangeliv (bas heißt, von bem Predigtamt), und es gefällt uns die alte Eintheilung ber Gewalt in eine Gewalt bes beiligen Amtes und in eine Gewalt ber Gerichtspflege. Ein Bischof hat also bie Gewalt bes beiligen Amtes, bas ift ben Dienst bes Wortes und ber Sacramente; er hat auch bie Gewalt ber Gerichtspflege, bas ift bie Gerechtfame, Die, welche öffentliche Verbrechen verschuldet baben, aus ber Ge= meinde auszuschließen, und sie wieder los zu sprechen, wenn fie fich befehrt haben und die Lossprechung begehren." Und noch birecter bie Schmalfalvischen Artifel im Anhang "von ber Bischöfe Gewalt und Jurisdiction": "Dies ift gewiß, daß die gemeine Jurisdictio, Die, fo in öffentlichen Raftern liegen, zu bannen, alle Pfarrherren haben follen, und bag bie Bischöfe als Tyrannen fie zu fich gezogen - fo ift's recht, bag man biefe geraubte Jurisdiction auch wieder von ihnen

<sup>1)</sup> Cbenbaf. I, 112.

nehme, und sie den Pfarrherren, welchen sie aus Christi Befehl gehört, zustelle". Seit der Zeit stand es in der lutherisschen Kirche fest, daß die Kirchenzucht Amtszucht sein und von den Pastoren mittelst Versagung der Absolution und des Abendmahls geübt werden musse.

Bie fehr die lutherische Kirche fich auch der Boraus= setzungen bewußt war, welche auf die Gemeindezucht bin= führen, und wie bestimmt fie benfelben entsagte, zeigt fich auch noch an einer anderen Bestimmung unferer Bekenntniffchriften. Wir sahen oben, wie die Auffassung der Kirchenzucht als Gemeindezucht zu ihrer Boraussetzung ben Gat bat, bag ber die firchliche Gemeinschaft bilbende Factor ber subjective Glaube, und daß die Kirche die Gemeinde der wahrhaft Gläubigen fei, wie aber auch biefer Sat weiter, wo er für bie Kirchenbildung maaggebend gemacht wird, nothwendig bas Bestreben hervorruft, die Gemeinde ber mahrhaft Gläubigen unvermischt barzustellen. Daran muß fich benn aber noch weiter die Confequeng fnüpfen, bag eine Rirche und Gemeinde, in ber noch Ungläubige und als Solche offenbar Werdende fich befinden, feine rechte driftliche Gemeinde, fondern daß der Bann nothwendig fei, um die driftliche Gemeinde in ihrer Wahrheit zu erhalten. Die Reformatio Hassica schloß auch, wie wir faben, ihre Ausführungen über ben Bann mit biefer Behauptung. Die reformirte Rirche freilich hat nie gewagt, ihn nadt bin auszusprechen, weil er fich nicht burchführen läßt, fondern Calvin hat ihn theoretisch und practisch temperirt, wie jest die auf dem Boden gleicher Unschauungen stehenden Berfechter ber Presbyterial= und Synodalverfaffung thun. Bobl aber haben die Biedertäufer, wie so manche reformirte Grundanschauung, so auch diese consequent ausgesprochen. Dagegen lehnen unfere Bekenntnißschriften bie Gabe ber Biebertäufer und Schwenkfelber: bag eine Gemeinde, barin noch Gunder gefunden werden, feine rechte driftliche Gemeinde fei, und bag ba feine rechte driftliche Gemeinde fei, ba fein öffentlicher Ausschluß ober ordentlicher Proces bes Bannes gebalten werde - als "unleidliche" Gage ab, und ftellen

ihnen ben Sat entgegen: daß mahre Kirche und Gemeinde da sei, wo Wort und Sacrament richtig verwaltet werben.

Indessen bie lutherische Rirche fam mit ihrem an sich richtigen Sate, daß die Rirchenzucht als ein Ergebniß ber Schlüffelgewalt, als die Bethätigung des Bindefchlüffels, wesentlich Amtszucht sein, und von ben Pastoren gehandhabt werden muffe, bald nach einer anderen Seite bin in's Be= brange. Die Erfahrung zeigte, nicht allein bag die Paftoren bäufig mit ber Sandhabung ber Kirchenzucht bei ben mancherlei barin vorkommenden schwierigen Källen fich nicht zu behelfen wußten, sondern auch bas noch viel Schlimmere, daß bie Paftoren den Bindefdluffel, und zwar oft gröblich in Menfchen= furcht, Gunft, Reid und Rade migbrauchten, und auf ber anderen Seite, daß ber einzelne Paftor nicht die Stellung batte, die Rirchenzucht gegen feine Gemeinde mit gebührendem Ernft burchzuführen. Es lag bas auch nicht bloß in ber bamaligen Berwilderung ber Gemeinden ober in dem niedrigen Bildungsstande vieler damaligen Pastoren, sondern es lag in ber Sache: fo schwere Dinge wie Rirdenzucht und ber= gleichen können niemals auf die Spite ber einzelnen Perfonlichkeit bes Paftore gestellt fein; es ift unmöglich, Die Rirche auf bem Principe ber Autonomie ber Gemeinde gu erbauen, aber es ift eben fo unmöglich, fie auf dem Princip ber Souverainetät ber Pastoren aufzurichten. Go trat bie Rirchenzuchtfrage nothwendig mit unter Diejenigen Dunkte. welche unfere Rirche auf die Aufrichtung eines ordentlichen Rirchenregiments bindrangten. 3m 3. 1538 ftellten Die Wittenberger Theologen auf Grund ber von ihnen in den Kirchen= visitationen gemachten Erfahrungen bem Churfürften in einem Erachten') vor: bas pabfiliche und bischöfliche Rirchenregiment fei in Folge ber Reformation in Abgang gefommen, aber "anstatt berfelbigen Aemter noch feine andere Bestellung gemacht"; barüber sei nun aber die betrübenoste Unordnung auf

<sup>1)</sup> Abgedrudt bei Richter Gefch. ber evang, Kirchenverfaffung in Deutschland. Lpz. 1851. S. 82. ff.

allen Punkten eingeriffen; es gebe fo nicht weiter; es muffe für Aufficht auf ber Paftoren Schre, Leben und Bandel, für Gleichförmigkeit und Richtigkeit ber Ceremonieen, für Schut ber Paftoren nach ihren Personen und ihrem Ginkommen, für ordentliches Berfahren bei Anstellung ber Paftoren, für Schlich= tung ber Sandel zwifden Paftoren und Gemeinden, für Aufrechterhaltung guter Sitte in ben Gemeinben, für orbentliche Sandhabung ber Chefachen, und bergleichen, endlich auch für Sandhabung ber Rirchenzucht geforgt werben; nicht allein bie Paftoren feien bazu unvermögent, fondern auch die Visitatoren, bie immer nur zeitweise fungirten, und eben so bie vor einigen Jahren bestellten Superintenbenten, Die ja feine Erecution noch Macht hätten; noch weniger vermöge bie weltliche Obrig= feit, ber Sof, bes Fürsten Amtleute, Diefe Sachen in Ordnung ju bringen; es bedurfe burchaus eines ftandigen Rirchen= regiments: in " Summa die Kirchensachen und äußerlicher Rirchenzwang, Disciplin und Ordnung konnen ohne schwere Gunde vor Gott, ohne großen unaussprechlichen Schaben (nemlich daß Junge und Alte alle zaumlos, roh und wild werben) also nicht hangen ober ungefasset schweben; so ist von Anfang ber Chriftenheit und beiligen Rirchen von Zeiten Augustini, Ambrofii ber, ein Rirchenzwang erhalten, ber drift= lich, löblich und nüglich gewesen, obwohl ber Pabft und bie Seinen bes heiligen göttlichen Ramens und ber Rirchentitel zu ihrem zeitlichen Ruten mißbraucht; ob man nun wohl bisher, das schädliche Reuer der pabstlichen Irrthumer besto leichter zu löschen, bat muffen mit abbrechen, bas sonft hatte mögen steben bleiben, so will doch von Nöthen sein, auch wieber zu bauen und nütliche Ordnung zu driftlicher Bucht wieder aufzurichten, ift gang boch von Nöthen Diefen Sachen weiter nachzudenken, benn alle Fälle und Cafus follten bieber gewiesen werben, welche vor Alters zu ber ecclesiastica jurisdictio gehört haben"; baher möge ber Churfürst in seinen Landen vier Consistorien bestellen, welche aus unmittel= barem Befehl bes Landesfürsten biefe jurisdictio ecclesiastica, nemlich bie oben aufgezählten Sachen behandelten;

biefe Confiftorien follten benn auch ben Bann handhaben in folgender Beife: "was ben Bann anlanget, foll fein Pfarrer, Prediger Jemanden in irgend einem Falle zu ercommuniciren haben, ohne Borwiffen bes Judicis Consistorii: bei bemselbigen follten bie Urfachen erwogen und berathschlagt werben, und alebann, Appellation an ben Churfürften por= behalten, ju ber Strafe procedirt; hernach aber follte bie excommunicatio ober Bann, welchen ber Commissarius hatte geben laffen, öffentlich in ber Rirche burch ben Pfarrer ober Prediger über ben Berbannten verfündigt werden". Go ber Borschlag ber Bittenberger Theologen, ber also babin ging: Allerdings folle ber Paftor vermöge ber Schluffel= gewalt seines Amtes barüber cognosciren, wo an feiner Beichtkinder Ginem gum Banne ju fchreiten fein moge, auch bernach folden Bann verfündigen und vollftreden, aber ebe er Letteres thue, folle er die Sache bem Confistorio vor= legen, damit basselbe ordentlich und unpartheiisch bie Sache verhöre und prufe, und erft wenn biefes zuftimme, folle ber Paftor mit bem Banne verfahren. Diefem Erachten gemäß richtete benn auch wirklich ber Churfurst burch die Consistorial= ordnung v. J. 1542') brei Confistorien in feinem Lande ein, und ber Punkt megen ber Rirchenzucht und bes Bannes ward babei wörtlich fo geordnet, wie die Wittenberger por= geschlagen batten.

Aber ein bedenklicher Punkt war doch in dieser Einrichtung. Zwar darin mochte an sich keine Beeinträchtigung
des Predigtamtes und seiner Schlüsselsewalt gefunden werden,
daß ein Kirchenregiment dem einzelnen Pastor in der Ausübung des Bindeschlüssels mit seinem Rath und Urtheil half,
und daß der einzelne Pastor nicht ohne solchen Rath und
Urtheil mit den härtesten Kirchenstraßen sollte procediren dürsen.
Aber war ein solches Consistorium, das von dem Landesfürsten
bestellt ward, und von welchem, wenn es auf Kirchenstraßen
erkannte, noch wieder an den Landesberrn appellirt werden

<sup>1)</sup> Bei Richter I, 367.

konnte, ein wirkliches Rirchenregiment? war es nicht vielmehr eine landesberrliche Beborbe? und trat nicht burch folde Ginrichtung zwischen bie Schlüffelgewalt und ihre Ausübung bie ber Sache frembe Staatsgewalt ftorend in die Mitte? Diese Bebenken, Die felbstwerständlich weit über Die einzelne Frage ber Rirchenzucht hinaus greifen, machten fich fofort geltenb. Luther felbst theilte biefe Bebenken im bochften Maage. In Beffen fah man fich im 3. 1539 auch genöthigt, eine "Orbnung ber Kirchenzucht ergeben zu laffen'), und bie alleinige Willführ ber Paftoren in biefen Dingen zu brechen, aber man gab die Stellung, welche man in Churfachsen ben Consistorien gegeben hatte, lieber ben Superintenbenten als firchlichen Personen. In Chursachsen führte biese Berlegenheit in biesen Jahren zu ben befannten Berfuchen, entweder ben Episcopat im evangelischen Sinne wieder aufrichten, ober fich mit ben alten Bischöfen vergleichen zu wollen. Es ift nicht mabr, wenn man in neuerer Zeit es fo bargestellt hat, als ob biefen Bersuchen bloß ber von ber Politif bictirte Bunsch unterlegen bätte, fich mit ber alten Rirche möglichst zu vertragen. mehr ift babei bie Berlegenheit um ein Kirchenregiment von firchlich unbedenklicher Natur, eines ber am meiften treibenben Motive gewesen. Das geht auf bas Deutlichste zumal aus ben von Melanthon in biefen Verhandlungen abgegebenen Gutachten hervor, in welchen benn insbesondere auch immer wiederholt wird, daß biefe das Evangelium fördernden Bischöfe bann auch für ordentliche Rirchenzuchtgerichte forgen mußten. Diefe Berfuche icheiterten befanntlich. Aber es hatte nun auch die Folge, daß die Einrichtung der Confistorien, namentlich was ihre Stellung zur Rirchenzucht und Bann betraf, außer= halb Churfachfen gunächst wenig Nachahmung fand. Man blieb in ben anderen Territorien junächst noch babei fteben, bie Sandhabung ber Kirchenzucht und bes Bannes allein ben Daftoren fraft ihres Schluffelamtes zu überlaffen. es bildete fich von jest an unter ben lutherischen Theologen,

<sup>1)</sup> Ebenbaf. I, 293. Bgl. Saffencamp a. a. D.

im Gegenfate gegen ben in Chursadsen sich ausbilbenben landesherrlichen Summepiscopat und seine Ausführung in ber Confistorialverfassung, eine Richtung hervor, Die über= baupt fein Rirchenregiment im eigentlichen Ginne anerkannte und wollte, ber bie Rirche nur aus Paftoren und Gemeinden, Lebrern und Buborern bestand, Die bas Rirchenregiment eigent= lich jedem einzelnen Paftor zuerfannte, und als eine bobere Stufe über benfelben bochftens und gewiffermaßen nur etwa eine synodale Bereinigung von Paftoren oder eine Theologen= Facultät und beren Gutachten gelten ließ. Die vorzüglichsten Bertreter biefer Richtung find Mörlin, Flacius, Wigand u. f. w. Diese Richtung ging auch, mas bie Rirchenzucht betrifft, practisch por: namentlich in fleineren, besonders in ftädtischen Territorien traten fammtliche Paftoren in eine Bereinigung, in sogenannte Ministerien zusammen, verabredeten unter fich Die Grundfäte, nach welchen fie Disciplin handhaben wollten, verbündeten fich zu gemeinsamer unverbrüchlicher Saltung bes Berabrebeten, verfündeten bann insgesammt ihren Gemeinden Die von ihnen aufgerichtete Ordnung, und hielten dieselbe fo lange aufrecht, bis - Einer oder ber Andere unter ihnen tergiversirte, was niemals lange auf sich warten ließ, und womit regelmäßig biefe Art von Rirdenregiment, natürlich unter Begleitung ber ärgerlichsten Auftritte, wieder über ben Saufen fiel. Bir haben eine folde Rirchenzuchtordnung, von ben Magbeburger Paftoren im 3. 1554 aufgerichtet, bei Richter 1).

Indessen diese Richtung brachte in nicht gar langer Zeit durch die Mißgriffe, welche sie namentlich auf dem Gebiete der Kirchenzucht beging, ihre Sache in Mißeredit, und das gegen die Consistorialverfassung zu allgemeiner Durchführung. Die Geistlichen dieser Richtung nemlich singen an, die damals schwebenden Lehrdifferenzen dadurch zu für ihre Ansicht günstigem Austrage bringen zu wollen, daß sie sich vereinigten und vereinigt nicht allein den Theologen und Geistlichen der

<sup>1)</sup> II, 147.

Gegenparthei sondern auch den etwa Diefen ober ihren Mei= nungen anhängenden Gliedern ihrer Gemeinden die Absolution und das Abendmahl verfagten, und fie bannten. Go thaten in ben offanbriftischen Streitigkeiten im 3. 155t und ben folgenden Jahren Mörlin und die zu ihm haltenden Geiftlichen bes Berzogthums Preugen gegen Dfiander und feinen Anhang 1). So geschah im 3. 1560 zu Bremen in ben hardenbergischen Sändeln 2). Die gewaltsamsten Auftritte bieser Art aber erfolgten vom J. 1560 ab während ber syner= giftischen Streitigkeiten in Jena, als bem Strigel und feinem Unbange gegenüber Flacius, Wigand, Mufaus und Juder mit bem Stadtministerium in ein Berbundniß babin traten, Die Lehrzucht über bas land und bie landesuniversität handhaben, zu dem Zwede Jeden, der geiftliche Umtsverrichtungen begebre, in Berhör nehmen, und Alle, die fich synergistischer Irrthumer verdächtig zeigten, excommuniciren zu wollen3). Sie excommunicirten in ber That mehrere juriftische Profefforen und eine Reihe von Ginwohnern Jena's blog megen irgendwie bocumentirter hinneigung berfelben zu Striegel und feinen Lehren; und als die Landesherrschaft, wie fie auch in Königsberg und Bremen hatte thun muffen, fich ber Sache annahm und ihnen verbot, ben Bindeschlüffel in dieser Beise ju handhaben, erklärten fie bies für einen cafareo papistischen Eingriff in ihre paftoralen Umterechte, und versagten ben Gehorsam. Und als barauf ber Bergog Johann Friedrich ben bereits in Chursachsen eingeschlagenen Weg befolgte, im 3. 1561 ein Landesconfistorium einsetzte, und bemfelben auch, um bie Ausartung bes driftlichen Bannes in .. ein weltliches Richteramt, auch zum Theil einer hispanischen Inquisition nicht ungleich" zu verhindern, die Kirdenzucht in derselben Beise wie bie Chursächsische Consistorialordnung überwies. erweiterte fich die Differeng ju einem Streite über Die Bu-

<sup>1)</sup> Pland Geich, ber Entstehung u. f. w. unseres protestantischen Lehrbegriffe. IV, 320. ff.

<sup>2)</sup> Ebenbaf. V. 2, 242. ff.

<sup>3)</sup> Ebendas. IV, 612. ff.

läffigkeit bes landesberrlichen Rircheuregiments und feiner Ausübung durch ein Confiftorium überhaupt, in welchem Flacius und feine Theologen ber herzoglichen Regierung vor= warfen, baß fie bem Berrn Chrifto nach bem Bugel griffen, und biefe wieder die Theologen beschuldigte, baß sie ben weltlichen herren nach bem Bügel griffen. Man wird niemals läugnen konnen, baß fehr viele berjenigen Bebenken, welche Flacius und die Geinen in biefem die gange Rirche Thuringen's erschütternben Rampfe bamals gegen bas landes= berrliche Kirchenregiment und gegen bie baburch immer nabe gelegten Gefahren ber Bermischung geiftlicher und weltlicher Gewalt, bes Cafareopapismus, ber Unterbrudung ber Schluffel= gewalt u. f. w. geaußert haben, nur ju mahr und von ber fpateren Geschichte nur ju febr bestätigt find. Aber, abgefeben von der gang ungehörigen Art, wie fie ben Rampf führten, fonnten fie ichon barum nicht ale Sieger aus bemfelben bervorgeben, weil fie Richts an die Stelle beffen zu fegen wußten, was fie angriffen. Gie wollten bas landesherrliche Rirchenregiment und feine Geftaltung in ber Confiftorial= verfassung nicht, aber sie wußten als Erfat bafur auch Richts als die Ueberantwortung bes Rirchenregiments an Die ein= zelnen Paftoren ober an eine Bergatterung von Paftoren ju bieten, womit fich begreiflich Richts anfangen ließ. Go ichob Die Nothwendigkeit ber Sache fie und ihre Tendenzen gur Seite, und brachte ben landesberrlichen Summepiscopat gur Geltung; nicht ihre Perfonen allein, fondern auch ihr Princip und ihre gange Richtung ging an biefen Jena'fchen Sanbeln gu Grunde; und nicht bloß im Berzogthum Sachsen blieb bas Confistorium trop ihres Widerstandes bestehen und auch für Die Kirchenzucht competent, fondern allgemein in allen lutherifden Landen wurden feit jener Zeit Consistorien eingerichtet, und zu ber Rirchenzucht wie bas durfächfische gestellt. Der Migbrauch ber Kirchenzucht in jenen Lehrhandeln hatte in zu weiten Rreifen die Ueberzeugung hervorgerufen, bag bie Co= gnition bes Bannes ben einzelnen Paftoren abgenommen und Confistorialbehörden übergeben werben muffe. Nicht allein

Melanthon hatte fortwährend in Gutachten und Briefen darauf gedrungen, sondern auch Theologen von strengstem lutherischen Character, wie der in kirchlichen Fragen so außegezeichnete Sarceriuß 1) hatten dasselbe gethan. So drang denn die Consistorialverfassung von nun an ungestört allegemein durch.

Seitbem leitet fich bie Rirchenzucht allgemein in ben lutherischen Rirchen einfach in folgenden Gang: Wenn bem Paftor in ber Beichte ober fonft ein Beichtfind vorfommt, bas in heimlichen schweren Gunben unbuffertig liegt, fo foll er es von der Absolution und vom Abendmahl beimlich und privatim ausschließen. Das fann und foll er, weil beimlich. thun ohne Jemanden zu fragen. Aber wenn nun ber alfo beimlich Abgewiesene nicht in etlicher Zeit gur Buge und Befferung fommt, ober wenn bie Gunbe, in welcher bas Beichtfind liegt, von vorn berein nicht eine beimliche, fonbern eine öffentliche, ein gemeines Aergerniß war, fo foll ber Paftor ben Kall bem Confistorium anzeigen. Diefes foll bann nach stattgehabtem gebührlichem Proceg nach Befinden ber Cache ben öffentlichen Bann gerichtlich erkennen. Aber bann foll ber Paftor wieder ben Gunber auf Erforbern bes Con= fiftorium vor ber Gemeinde öffentlich in ben Bann verfun= bigen, und eben fo benfelben nach eingetretener Buge und Befferung öffentlich auf öffentliche Beichte wieder aufnehmen.

Solchem öffentlichen Banne folgen denn die weiteren Confequenzen, daß der Sünder, so lange er excommunicirt ift, nicht Gevatter siehen, nicht Brautführer sein, nicht copulirt, nicht firchlich begraben werden kann. Dagegen darf er die Predigt besuchen. Man schied ihn von dem weidenden Wort, indem man ihm die Absolution versagte, und von dem Sacrament der Gemeinschaft, indem man ihn vom Abendmahl ausschloß, und versagte ihm kirchliche Ehrenrechte und kirchlichen Segen, weil er kein Glied der Kirche war; aber man

<sup>&#</sup>x27;) Niebner, Zeitschr. f. bie hiftor. Theologie. Jahrgang 1850. Seft 1, 70. ff.

ließ ihm das missionirende Bort, weil er wiederzusuchen war. Die Gemeinde ihrer Seits aber sollte für ihn beten, ihn zur Buße und Besserung vermahnen, aber im Nebrigen mit ihm nur als mit einem Bürger und nicht als mit einem Mitschristen umgehen.

Daneben aber barf nicht verschwiegen werben, daß man allerdings schon frühe im 16ten Jahrhundert an den Bann in einzelnen Territorien auch weltliche, policeiliche Strafen knüpfte, als Kerker, am Pranger stehen, vor der Kirchthür ausstehen, Landesverweisung, Amtsentsetzung. Es war dies leider schon eine Vermischung geistlicher und weltlicher Strafgewalt, und den dogmatischen Anschauungen unserer Kirche entgegen. Gleichswohl thut es schon die Chursächsische Consistorialordnung v. J. 1542. Indessen bleibt dies im 16ten Jahrhundert nur bei vereinzelten Fällen.

Das war fürzlich die Gestalt, welche die Kirchenzucht in der lutherischen Kirche als Seitenstück zu der Beichte und Absolution gewann.

Die Theologen und die Ordnungen unserer Kirche im 16ten Jahrhundert setzen sich aber nicht bloß mit der römischen Kirche wegen der Beichte und Absolution aus einander, sondern auch mit Denen, welche keine Privatbeichte wollen: "Qui vero usum privatae absolutionis, quae voce evangelii per ministrum verbi annunciatur, ex ecclesia prorsus tollunt, cum iis nostrae ecclesiae nihil commune habent!). Das geht auf die reformirte Kirche, auf "die Sacramentsschwärmer und etliche Andere, welche die Absolution zum Theil verachten, zum Theil gar verwersen?". Wir aber müssen uns diese reformirten Anschauungen und Praxen hier kurz vergegenwärtigen, weil sie bald auch in der Geschichte unserer Kirche wirksam werden.

Die Reformirten find mit unserer Kirche in den Nega= tionen gegen bas römische Beichtinstitut im Allgemeinen ein=

<sup>1)</sup> Chemnitt. LL. theol. II, 548.

<sup>2)</sup> Calenb. RD. fol. k. 1.

verstanden: sie wollen keine Enumeration, keine Satissfactionen u. s. w. Aber diese Uebereinstimmung erstreckt sich auch nur auf die Negationen, und hört schon bei Demjenigen auf, was die lutherische Kirche der römischen positiv entgegenscht, geschweige denn daß sie mit den selbständigen Schöpfungen der lutherischen Kirche auf diesem Gebiete sich hätten befreunden können.

Schon das machen sie von ihrem abstracten Schristsprincip aus der lutherischen Kirche zum Vorwurfe, daß sie überhaupt ein Institut der Beichte und Absolution hat, da ein solches nicht vom Herrn eingescht sei. Freilich ist dabei außer Acht gelassen, daß dies doch nur von der Form gilt, daß aber der Inhalt, der sich in dem Institut der Beichte und Absolution formirt, allerdings wirklich auctoritatis divinae ist. Indessen hat dies die Reformirten nicht gehindert, Calvin in selbst an der Spize, in böswilliger Zusammenswerfung der lutherischen Privatbeichte mit der römischen Ohrenbeichte unserer Kirche vorzurücken, daß sie da den papistischen Sauerteig nicht ganz ausgesegt, ein römisches Institut behalten habe.

Indessen die Gründe, welche den Reformirten das Institut der Beichte und Absolution verleideten, liegen viel tieser als in dem bloßen Mangel der Schriftmäßigseit. Wir haben gesehen, daß der lutherischen Kirche dies Institut vorzugs-weise um der Absolution willen da war. Diese Anschauung konnten die Reformirten aus mehr als einem Grunde nicht so theilen. Den Reformirten ist der Gnadenstand des Wiedersgebornen, weil derselbe Solches durch die Erwählung Gottes und seines unabänderlichen Rathes ist, ein unverlierbarer, der durch Versündigungen, auch durch schwere nicht wieder ausgehoben werden kann, sich vielmehr immer wieder herstellen muß. So weit nun unter den Reformirten diese Borausssehungen gelten, wird ein eigentliches Verlangen nach der Absolution nicht statt haben können, da es nach diesen Vorauss

<sup>1)</sup> In seiner zweiten desensio contra Westphalum.

fethungen einer Wiederherstellung in den Gnadenstand, einer Wiederaufnahme in die göttliche Gnadengemeinschaft durch das Wort der vergebenden Gnade nicht bedarf. Ferner waren die Reformirten allerdings damit einverstanden, daß zur rechten Buße Reue und Glaube gehöre; aber sie fassen den Glauben völlig subjectiv, er ist ihnen nicht sowohl Vertrauen auf das seste Wort Gottes, als vielmehr das subjective Gefühl der Gnade, die persönliche Gewißheit des Gnadenstandes. Auch von dieser Voraussehung aus konnte es zu einem rechten Sehnen nach dem Wort der Absolution nicht kommen. Es sehlt mithin schon Alles, was die lutherische Kirche vermöge ihrer Anschauungen zu der Absolution und damit zu dem ganzen Institut hintrieb.

Die Sauptsache aber ift, baß ja bie Reformirten gar feine Gnabenmittel im eigentlichen Ginne, bag fie weber ein Gebundenfein ber Gnabenmittheilung ausschließlich an Wort und Sacrament, noch eine exhibitive, Gnade barreichende Rraft wie bes Sacramentes fo bes Wortes fannten: bas Wort verfündigt ihnen wohl bie Gnade Gottes, bietet bie= felbe an, aber es ift nicht Trager berfelben, legt fie nicht bei. Wenn baber bie lutherische Rirche fagte, fie mache Gottes Wort von ber Verföhnung zur That und applicire es voll= stredend bem Einzelnen, und bas eben fei bie Abfolution, fo batte bas von reformirten Voraussetzungen aus gar feinen Ginn. Den Reformirten fonnte auch bas zur That geformte Bort, Die Abfolution, nur Anbietung ber Gnade Gottes, nur Berkundigung bes göttlichen Gnabenrathes fein, weil bas Wort Gottes felbst ihr nicht mehr war. Dann aber war eine Application an ben Einzelnen ein völlig leeres Ding, und bie allgemeine Berfündigung ber Gnade Gottes that gang baffelbe. Ja, nicht bloß als leer, sondern geradezu als unzu= läffig mußte die Application an ben Ginzelnen von biefen Voraussetzungen aus erscheinen. Nur wenn man bie Bewiß= beit hat, daß Gottes Wort, was es fagt, auch thut, fann man zu dem Gunder fprechen, wie die lutherische Rirche gu ibm fpricht: "Ich fpreche Dich frei, ledig und los." Aber

biefe Rede wird, wenn bas Wort nur anbietet und verfündigt, zur Täuschung und zur Anmaagung. Denn zwar von lutheriften Boraussetzungen aus ftebt es feft, bag bas Wort ber Absolution immer und unter allen Umftanden wirft; Jedem, bem die Absolution gesprochen wird, wird sie auch zu Theil, er glaube ober glaube nicht, nur baß sie ibm lediglich im ersteren Falle zu Leben und Segen, im letteren Falle aber jum Bericht wird; die Birffamfeit bes Bortes ber Abfolution ift unbedingt, und nur ber subjective Effect beffelben an bem Absolvirten ift bedingt und verschieden, jenachdem er bie ihm in jedem Falle zu Theil werdende Vergebung ber Gunden im Glauben annimmt und badurch an sich verwirklicht, oder im Unglauben verwirft und baburch noch folde Berachtung gu feiner verbleibenden Schuld hinzufügt. Bier baber fann es nicht allein, fondern muß es heißen: "Ich fpreche Dich los." Wenn aber das Wort ber Absolution die Gnade nur anbietet, fo liegt bas, was bie Absolution fraftig macht, nicht in bem Wort berfelben, fondern in bem Glauben Deffen, ber abfolvirt wird. Glaubt er, so wird burch seinen Glauben wirklich, was bas Wort in Aussicht ftellt; glaubt er nicht, fo erfolgt überhaupt gar feine Wirfung, benn bas Wort ver= fündigt bloß. Auf biefem Standpunkte baber fann und barf es, wenn es in ber Bahrheit bleiben foll, nur beigen: 3ch verfündige Dir, bag, wenn Du glaubst, Gott Dir Deine Gunden vergeben, aber bag er fie Dir behalten wird, wenn Du nicht glaubst. Bon biesem letteren Standpunkte aus aber mußte es ferner als priefterliche Unmaagung erscheinen, wenn ber Geiftliche fagen wollte: "Ich spreche Dich los." Ift bas Wort Gottes Gnabe mitzutheilen, Gunde zu vergeben, furz Das was es fagt zu thun fraftig, fo fpricht ber Diener bes Wortes Gottes mit Recht "Ich fpreche Dich los", benn zwar nicht er nach feiner Perfon, aber bas von ihm als bem Inftrument gehandhabte Wort Gottes vergiebt wirklich. Gott vergiebt, indem ber Diener feines Wortes basselbe handelt, burch sein Wort; und es ift ba nicht mehr ein Unterschied zwischen abttlicher Vergebung und priefterlicher

Bergebung, fondern Gott vergiebt unmittelbar burch fein von bem Diener gehandeltes Wort. Rundigt bagegen bas Wort nur an, so geht die wirkliche Bergebung nicht in und mit ber handlung bes Wortes Gottes burch ben Diener, fondern anderswo vor; der Diener hat also bloß anzufundigen, daß dieselbe irgendwie und irgendwo geschehen sei oder werde; und thate er mehr, fprache er wirklich Bergebung ber Gunden gu, fo entstände wieder bie Frage, wie feine Bergebung fich gur göttlichen Bergebung verhielte. Beil die Reformirten feine Gnadenmittelnatur bes Bortes fennen, erneuert fich ihnen die nur auf dem Grunde der lutherifchen Gnadenmittellehre zu schlichtende alte Streitfrage: wie fich bie gottliche Gunden= vergebung zu ber firchenamtlichen verhalte? sie erledigen die= felbige für fich radical badurch, daß fie eine eigentliche Abfolution durch den Paftor gar nicht zulaffen, und verwerfen bann nicht allein die priesterliche Absolution ber römischen Rirche, sondern auch die lutherische Absolution durch den Diener bes göttlichen Wortes als im Grunde gleich falich. Co muffen die Reformirten die Privatabsolution verwerfen, fonnen es bochftens zur allgemeinen Absolution bringen, und auch biefe nur in Form ber Verkundigung und fo gulaffen, daß sie immer conditionaliter mit Hervorhebung ber Retention neben der Absolution gestellt wird. Rur in dem Ginne konnte auch Calvin ber Privatabfolution eine guläffige Geite abgewinnen, als es zuweilen einem bedrängten Gewiffen tröftlich fein fann, wenn man ihm besonders den Gnadenrath Gottes n Christo verfündigt 1) - was aber begreiflich feine luthe= rische Privatabsolution ergiebt.

Mit der Privatabsolution fiel den Reformirten natürlich auch die Privatbeichte. Außerdem aber traten der letteren in den Anschauungen der Reformirten noch einige andere Sindernisse entgegen. Wie die Reformirten keine Gnadensmittel im eigentlichen Sinne kannten, so natürlich auch kein Gnadenmittelamt, kein Predigtamt im lutherischen Sinne,

<sup>1)</sup> Institt. III. 4, 14.

fondern nur einen Diener bes Worts, ber bie Gottesbienfte, in welchen die gläubige Gemeinde ihren Glauben in Anbetung, Lob und Preis, Dankfagung u. f. w. bethätigt, im Namen biefer Gemeinde ausrichtet und leitet. Diefer Unschauung gegenüber mußte bie lutherische Privatbeichte als ein hierarchisches Institut erscheinen, von ber römischen Ohrenbeichte wenig verschieden. Und bagu fam noch ein Anderes: Die lutherische Rirche wußte, baß sie vom Berrn Gnaben= mittel und in benfelben die Mittel hatte, ihren Gliebern Er= fenntniß, Erleuchtung, Troft und alle Gaben mitzutheilen; und bem gegenüber fab fie ihre Glieber als Golde an, Die täglich folder Gaben bochft bedurftig feien. Daber gab fie allen ihren Unftalten ben padagogischen Character, und bedachte fich auch nicht, ihre Glieder durch ihre Ordnungen und Unftalten anzuhalten, daß fie fich bem Umte ber Gnaben= mittel ftellen mußten, um Erfenntniß, Erleuchtung, Troft u. f. w. ju empfangen. Die reformirte Rirche fannte feine Gnabenmittel, fondern, wo es Jemand auf Forderung feines drift= lichen Lebens ankam, hatte er fich vielmehr an die Gemein= schaft ber Gläubigen, ale bie eigentliche Tragerin bes Geiftes und feiner Gaben, an die geiftliche Gulfe ber Bruder gu wenden; und biefe Gemeinde galt ihr nicht fowohl für eine Schaar täglich ber geiftigen Gaben Bedürftiger, als vielmehr für die Gemeinde ber Gläubigen und Beiligen. Demnach legte sie ihre Institute nicht sowohl padagogisch an, als viel= mehr in dem Sinne, daß sich in ihnen der Glaube ihrer Glieder nach feinem Daaß und nach feiner Art bethätigen und barftellen follte. Golde Bethätigung aber verlangte Freiheit und Bewegung, und vertrug, wenn fie Wahrheit fein und von innen heraus geben follte, feine Bindung und fein Anhalten. Daber schloß fie in ihren Ordnungen folches Un= halten möglichst aus. Und biefe Freiheit ber Subjectivität übertrug fie bann auch auf die Falle, wo ber Ginzelne nicht feinen Reichthum driftlichen Lebens bethätigen und barftellen, fondern wo er umgefehrt Forderung feines driftlichen Lebens fuchen follte und wollte: sie ließ ihm bann Freiheit, wie und

wo und ob er sich nach Lehre, Trost u. f. w. umsehen wollte, band ihn aber nicht durch padagogische Ordnungen, sich ber Mittheilung Seitens ber Rirche zu ftellen, und band ihn am wenigsten an bas Predigtamt, bas ja nichts Befonderes ju geben hatte, fondern ließ ihn fich in ber Gemeinschaft ber Gemeinde suchen, wo er Forderung finde. Naturlich konnte sie von tiesen Voraussetzungen aus nicht, wie tie lutherische Rirche, ihre Glieder anhalten, fich in der Privatbeichte bem Paftor zur Prüfung, Unterweifung und Tröftung zu ftellen, fondern bedurfte Einer dergleichen, mas er nach feiner subjectiven Freiheit ausmachen konnte, fo konnte er fich an einen erfahrenen Bruder ober auch an ben Geiftlichen wenden, und fich unter Entbedung feines Bergenszustandes bruderlichen Rath fuchen. Co verwarf bie reformirte Rirche bie Privatbeichte burchaus: und wenn fie auch zugab, baß es bem Einzelnen zuweilen baran liegen fonne, feine Gunde nicht bloß Gott, ober bem geschädigten Nächsten ber Versöhnung wegen, sondern auch einem Menschen ber Tröftung wegen zu beichten, fo wies fie ibn bamit an ben erfahrenen Chriftenbruder, als welchen er auch feinen Geiftlichen benuten konnte, wenn er ihm bafür zusaate.

Demnach hat die reformirte Kirche ein Institut der "Beichte und Absolution" nie gehabt. Was in dieser Beziehung bei ihr vorkommt, besteht lediglich in der Offenen Schuld, daß nemlich am Anfange des Gottesdienstes und in der Borbereitung auf das Abendmahl, den Communiscanten insgemein nach einer Bermahnungsrede eine allzemeine Beichte und Absolution, natürlich in bloß verfünzdigender Form und bedingungsweise mit Absolutions und Retentionsformel gestellt, vorgelesen wird. Diese Borlesung geschieht denn allerdings durch den Geistlichen als Diener der Gemeine.

Man findet die Anschauungen der Reformirten furz und klar ausgesprochen in den folgenden Worten des 14ten Artikels der 2ten helvetischen Confession: "Wir glauben aber, daß dies aufrichtige Bekenntniß, welches nur vor Gott geschieht, ent=

weder insgeheim zwischen Gott und bem Gunder, ober öffentlich in der Rirche, wo bas allgemeine Gundenbekenntniß hergefagt wird, hinreiche, und daß, um Bergebung ber Gunden zu erlangen, es nicht nöthig fei, daß Jemand feine Gunden einem Priefter beichte, ihm in die Ohren fluftere, um bagegen von ihm unter Auflegung ber Bande bie Lossprechung gu vernehmen, weil weder eine Borfchrift barüber, noch ein Beispiel bavon in ber beiligen Schrift vorkommt. - Wenn aber Jemand von der Laft seiner Gunden und von gefähr= lichen Berfuchungen gebrudt, insbesondere Rath, Belehrung und Troft bei einem Diener ber Rirche ober bei einem anderen im Gefete Gottes unterrichteten Bruber fuchen will, fo verwerfen wir bas nicht, wie wir benn auch bas oben erwähnte all= gemeine und öffentliche Gundenbekenntniß, bas in ber Rirche in ben gottesbienftlichen Berfammlungen pflegt hergefagt ju werben, weil es ber Schrift gemäß ift, burchaus billigen."

Dagegen hat die reformirte Rirche besto mehr auf Rirchen= jucht gegeben. Ihre Grundanschauung, daß die Kirche die Gemeinschaft ber Wiedergeborenen fei, forderte bie Ausfonderung der falfchen Bruber, aber erwirkte naturlich auch, baß sich bie Kirchenzucht bei ihr als Gemeindezucht gestalten mußte. Zwar ben confequenten Cat ber Wiedertäufer, daß eine Gemeinde, in ber noch Gunder feien, feine rechte drift= liche Gemeinde fei, hat fie nicht festhalten konnen. Calvin hat ihn in den Cat temperirt: baf eine Rirche ohne Rirchen= bann nur eine weniger vollkommene Rirche fei; - was eine Salbheit ift, da die Reinheit einer Kirche überhaupt nicht in ber Reinheit ihrer Glieber, sondern in ber Reinheit ber Gnadenmittel besteht, und wenn man diesen Sat läugnet, auch völlige Reinheit der Glieder gefordert werden muß. Aber eine wesentliche Forderung ift ihr die Rirchenzucht immer geblieben; ber Beibelberger Ratechismus läßt auf bie Frage: "Was ift bas Umt ber Schluffel?" gang characteriftisch antworten: "Die Predigt bes heiligen Evangeliums und bie driftliche Bufgucht, burch welche beibe Stude bas Simmel= reich auf= und zugeschlossen wird." Sat also eine Kirche

feine Buggucht, fo hat fie bas Umt ber Schluffel nur halb. Eben so wenig hat zwar die reformirte Rirche die Kirchen= aucht rein als Gemeindezucht burchzuführen vermocht. Nur in fleinen gerftreuten Gemeinden, 3. B. in ben Fremben= gemeinden des Johannes a Lasco 1), hat sie der Kirchen= bisciplin bie confequente Form ber Gemeindezucht babin gegeben, daß die gange Gemeinde in corpore die Ercom= munication und ben Bann bandhabt. Zwingli machte ben Berfuch, auf weiterem Gebiete basfelbe burchzuführen, aber Die Wiedertäufer zogen ihm die practischen Confequenzen, und er hielt es fur's Befte, Die Rirchenzucht - Dem Magistrat zuzuweisen. Calvin endlich hat auch hier temperirt, indem er Die Rirchenzucht einem Collegium, bestehend aus ben Geift= lichen und ben vom Magistrat in Gemeinschaft mit ben Geiftlichen gewählten Rirchenältesten, in die Sande gab. Alebn= liche, das democratische Princip unschädlich machen sollende Ginrichtungen find bann in ben reformirten Rirchen meiftens getroffen. Aber bas Princip bleibt boch immer bas, baß biese wenn auch von oligarchischen Personen erwählten ober fich burch Cooptation erganzenden Aeltesten bie Gemeinde repräsentiren sollen, und daß es die lettere ift, welche Ercom= munication und Bann burch biefe Dragne bandbabt, um fich rein zu erhalten 2).

Diese Erinnerung an die Lehre und Praxis der Resformirten wird und manche Erscheinungen erklären, die und entgegentreten werden, wenn wir nun die weitere Entwickelung der "Beichte und Absolution" innerhalb der lutherischen Kirche betrachten.

## 5. Die neuere Zeit feit Spener.

Wir muffen und hier vergegenwärtigen, daß zwischen bem Zeitpunkte, mit welchem unfere bisherige geschichtliche

<sup>&#</sup>x27;) Bgl. die RD. der Rieberlander in London, bei Richter II, 99. ff.
2) Bgl. biezu Schenkel Befen bes Protestantismus III, 214—221.
227—232. 244—261.

Betrachtung geschlossen hat, nemlich bem Ausgange bes 16ten Jahrhunderts, und bemjenigen Zeitpunkte, an welchem wir nun dieselbe wieder aufnehmen müssen, nemlich der zweiten Hälfte des 17ten Jahrhunderts, der 30jährige Krieg liegt, daß derselbe in den meisten deutschen Ländern lutherischer Confession nicht allein keine Entwickelungen und Fortbildungen auf kirchelichem Gebiete zuließ, sondern selbst das Festhalten an der gegebenen Ordnung unmöglich machte, ja in weiten Gebieten geradezu alle geschichtliche Continuität des kirchlichen wie des Bolkslebens abbrach.

Nothwendig ward von dem hiedurch in die lutherische Rirche einreißenden Berberben nicht am geringften bas Beicht= und Disciplinarmefen berfelben betroffen. Wenn man nur ben einzelnen Umftand erwägt, bag in gangen Landesgebieten vielleicht die Sälfte ber Gemeinden nicht Jahre, fondern Jahrzehnte lang ohne Pfarrer war, daß man fich allenthalben mit ungelehrten und unwiffenden, oft auch fittenlofen Paftoren begnügen mußte, über welche Aufficht und Regiment zu führen in der allgemeinen Verwirrung unmöglich war, daß felbst die wenigen tüchtigeren Geiftlichen viel zu fehr in die tägliche Noth verschlungen waren, um Erhebliches zu leiften, wie hatte bas Beichtwefen, welches unter allen Ginrichtungen ber lutherifchen Rirche am meiften bie perfonliche Tüchtigfeit bes Paftors und Seelforgers voraussette, unter ben Banben folder Bermal= tung nicht Schaben nehmen follen! Und wenn man fich anderer Seits ben Buftand ber verwüsteten, veröbeten, friegeverwilberten, bann mit figengebliebenem ober hergelaufenem Rriegs= gefindel wieder bevölferten Parochicen veranschaulicht, wie ware es möglich gewesen, in folden Gemeinden eine feine, driftliche, evangelische Bucht zu üben! Kurz, man fam, was bas Beichtwefen betrifft, in ber erften Sälfte bes 17. Jahr= bunberts nicht zu neuen Ginrichtungen, aber bie alten verfielen.

Dazu muß man hinzunehmen, daß, als endlich der Krieg aufhörte und das Werk der kirchlichen Wiederherstellung von Land zu Lande in die Hände genommen ward, man natürlich die alten Einrichtungen wieder aufnahm, und vor allen Dingen

auf Grund und nach bem Borbilde berfelben nur erft wieder Ordnung berzuftellen fuchte: man renovirte bie alten Rirchen= ordnungen bes 16. Jahrhunderts. Es war ber naturgemäße Beg, bag man an bem Punkte wieber anknupfte, an welchem ber geschichtliche Faben abgeriffen war. Und man barf auch Die hierauf bamals verwendete Arbeit und beren Berth nicht, wie fo häufig gefchehen ift, unterschäten. Wir werben nachher feben, wie in dem legten Biertel bes 17. Jahrhunderts eine Reihe von Männern, wie Spener u. f. m., mit ben Refultaten biefer Arbeit nicht zufrieden find und Berfuche über Berfuche machen biefelben zu verbeffern. Aber die einfeitig= ften Lobredner diefer fpenerischen Befferungsversuche werden jugeben muffen, bag biefelben gar nicht im vierten Biertel bes 17. Jahrhunderts hatten gemacht werden konnen, wenn nicht andere Leute im britten Biertel besfelben erft Ordnung ge= macht hätten. Alle biefe fpenerifchen Berfuche laufen ja barauf hinaus, bag bas in äußerlicher Ordnung und Gitte Borbandene geiftlich belebt werden muffe, und fegen alfo einen wenigstens außerlichen Ordnungszustand ber Gemeinden poraus, ber aber um bie Mitte bes 17. Jahrhunderts eben nicht vorhanden fondern erst seitbem in wenigen Jahrzehnten wieder geschaffen war. Wenn man bies erwägt, wird man vielmehr jener Arbeit der Restauration seine Anerkennung gollen, und co bewundern, wie diefelbe in wenigen Jahrzehnten ein zucht= los gewordenes Volf wenigstens wieder in feine außerliche Ordnung zu bringen vermocht hatte. Freilich wird man benn aber auch nicht überseben durfen, daß diese Restauration sich häufig auch mit ber äußerlichen Ordnung zufrieden gab, ber Sache eine Genuge gethan zu haben glaubte, wenn feine äußerliche Bucht und Sitte bergestellt war, und barum auch in bedenklichem Grade bereit war, auch auf firchlichem Ge= biete nach äußerlichen Buchtmitteln, nach weltlichen Strafen, nach polizeilichen Maagnahmen zu greifen, ja biefen Cha= rafter ben firchlichen Institutionen felbst aufzubruden.

Nimmt man diese Momente zusammen, so werden wir uns nicht wundern, wenn wir bas Beicht= und Disciplinar=

wefen der lutherifchen Rirche in ber zweiten Salfte bes 17. Jahrhunderts äußerlich ben alten RDD. conform, babei aber mit Mängeln behaftet finden, Die auf ber einen Geite barin bestehen, baß man bei Festhaltung bes formellen Ber= fahrens die geiftlichen und geiftlich productiven Factoren fallen läßt, und auf ber anberen Geite barin, bag man ber firch= lichen Disciplin gern burch burgerliche Strafen zu Gulfe fommt. Daß bas Beicht = und Disciplinarmefen im Aeuger= lichen die alte Gestalt wieder annahm, ergiebt sich bald: fast in allen gandern murden um die Mitte bes 17. Jahrhunderts bie alten KDD., zum Theil revidirt, wieder ausgegeben, aber alle diese RDD., auch die revidirten, halten hinsichtlich bes Beicht = und Bugwesens bas Alte unverändert fest. Die Mangel ber Ausführung und Praxis aber, die bamit Sand in Sand gingen, lernen wir aus ben unten naber zu betrachtenden Schriften eines Beinrich Müller, Theophilus Grofgebauer, Beit Ludwig von Seckendorf, Spener u. f. w. fennen. Wir ftellen biefelben zusammen.

Was das Beichtwesen betrifft, so behielt man Privat= beichte, Beichtftubl, Privatabsolution unverbrüchlich bei, aber man ließ in der Ausführung bas Beichtverhör fast allgemein fallen: man ftellte mit ben Confitenten fein Lehrexamen an, man erfundigte fich nicht feines Lebens, man ging nicht fpeciell auf feinen Seelenzustand ein, man gab ihm feine Gelegenheit besondere Gunden zu bekennen, ober in besonderen Gewissens= nöthen Rath und Troft zu suchen, was daher auch ben Leuten nicht mehr zu thun einfiel, man belehrte und vermahnte ihn nicht mehr besonders; furz, obgleich man ben Confitenten in ben Beichtstuhl befonders nahm, hielt man boch feine feelsorgerliche Unterredung mit ihm, wie die alten RDD. forder= ten, fondern der Confitent fagte feine Beichtformel auf, und barauf ertheilte ihm ber Paftor mit ber Formel die Absolution. Ja, es fam wohl vor, bag bie Paftoren eine recht lange Beichtformel verlangten, und bie Leute beschämten, wenn fie eine solche nicht wußten. Das war eines Theils die Folge bavon, bag die Paftoren nur barauf hielten, bag fich die Leute binreichend oft zur Beichte ftellten, aber fich nicht genug feelforgerlich um biefelben fummerten, um fie perfonlich zu fennen und barnach mit ihnen in ber Beichte zu handeln. Anderen Theils hatte man fich's felbst burch unrichtige Anordnungen unmöglich gemacht: Während nemlich die alten RDD. burch förmliche Berbote verbindern, daß die Leute zu bestimmten Sabredzeiten zur Communion fommen, bamit nicht zwischen ber Rraft bes Paftors und ber Bahl ber Confitenten ein Miß= verhältniß merde, vielmehr bestrebt find, ben Butritt gur Beichte und Communion gleichmäßig auf bas gange Jahr auszu= bebnen: so sette man bagegen um tiefe Beit geradezu be= stimmte Communionzeiten an, um die Leute an den regel= mäßigen Besuch bes beiligen Tifches zu gewöhnen. Indem man aber diese Absicht erreichte, machte man sich ein ordent= liches Beichthören unmöglich: nimmermehr fonnte Gin Paftor an einem Sonnabendnachmittage mit 80, 100 und mehr Confitenten eine ordentliche Beichtunterredung pflegen; Beit und Rraft reichten bagu nicht aus; es mußte "Alles wie auf ber Post geben". Dieser Mangel batte aber auch noch sehr wesentliche, eben so schlimme Consequenzen: bas Beichtverbor follte berausstellen, ob bem Confitenten bie Absolution zu er= theilen oder zu versagen sei: unterblieb nun bas Beichtverbor. fo verstand fich eigentlich von selbst, bag ber Paftor bas Beicht= find ohne Beiteres auf fein gesprochenes Beichtformular ab= folviren mußte. Nur in dem Falle, daß dem Paftor öffent= liche Gunden bes Confitenten anderweit befannt waren, fonnte es noch zur Verfagung ber Communion fommen. Die Folge war alfo, daß die Absolution meistens immer, ohne alle Be= achtung bes Bindeschluffels ertheilt warb. Gobann sollte bas Beichtverhör auch bagu bienen, bem Beichtfinde bie Be= bingungen, und zwar im Sinblid auf fein perfonliches Leben, flar zu machen, unter welchen allein man zum Segen ab= folvirt werden fann. Wenn man nun bas Beichtfind im Beichtstuhl auf seine Gunten nicht hinwies, nach seinem Glau= ben nicht fragte, es zu seiner Besserung nicht anwies und vermabnte, fondern es auf die gesprochene Beichtformel mit

der Absolutionsformel absolvirte, so legte allerdings folche rein formelle Behandlung ber Sache mindestens ben Unverftändigen die Auffassung nabe, daß es überhaupt an der Form liege. Und wenn nun überdem bie Gemeinde fab, baß mit der Absolution sehr unfritisch verfahren ward, daß die Leute, Die sie täglich unbekehrt und ungebesfert babin geben fab, bennoch absolvirt wurden, so konnten Unverständige aller= bings auf ben Gedanken fommen, bag man burch bas äußer= liche Beichtgeben Vergebung der Gunden erlange. Daber bie Klagen aus jener Zeit, daß die Beichtfinder "eine Gewohn= heit baraus machen ober gar eine Abgötterei", bag bas Beicht= wefen, wie es fei, die "Leute sicher mache", daß diefelben "fich babei burch Einbildung eines operis operati betrügen". baß "alle Sicheren bei fortwährend ichlechtem Leben, weil fie bennoch die Absolution täglich haben fonnen, sich besto mehr verstoden laffen, aber sich damit am schändlichsten betrügen')".

That man bei ber Beichte zu wenig, fo that man bin= fichtlich ber Kirchendisciplin Beides, so wohl zu wenig als zu viel. Bu wenig in fo fern, als man nicht genug Bucht übte. Sedendorf mift bavon die Schuld ber Laubeit ber Confiftorien bei, und das mag mahr fein; es mag auch in jenen Beiten bäufig ichwer gewesen sein. Wir burfen indessen auch nicht vergeffen, daß wir eben gesehen haben, wie selten bie Pastoren zur Berfagung ber Absolution schritten. Diese aber ift immer ber Ausgangspunkt aller Kirchendisciplin, und wenn die Pastoren nicht anfangen, den Tisch des herrn rein zu balten, fann fein Kirchengericht Bucht üben. Bu wenig auch in fo fern, als man viele ichwere Gunben gang leer ausgeben ließ. Schon J. Gerhard klagt barüber, daß man die Rirchen= aucht fast nur bei ben fleischlichen Bergehungen anwende, und noch Seckendorf wiederholt die Rlage. Indessen gang auf biese beschränkt kann man fie bamals noch nicht baben, benn

<sup>&#</sup>x27;) Bgl. Großgebauer Wächterstimme Cap. 10 V. L. v. Secken = borf Christenstaat, S. 640. Spener's Bebenken I, im Anhang S. 55. 197. 317. I. 196. IV, 307.

aus Spener's Bedenken geht hervor, daß man Rirchenbuße noch in Fällen von Sabbathschändung, Diebstahl, falfchem Beugniß, Bauberei verhängte. Bu wenig endlich leiber auch in so fern, als man die Person ansah, und an dem vornehmen Gunder vorüberging. Bu viel bagegen in fo fern, als man zu ben Rirchenzuchtmitteln weltliche Strafen bingu= fügte. Wie wir saben, mar bies von vorn herein in unferer Rirche nicht forglich vermieben worden: aber die Zeit, wo man durch Nebenverordnungen zu den Kirchenordnungen der Rirchenbisciplin mit ber Armenfunderbant, bem Salseifen an ber Rirchthur, bem Stehen mit bem weißen Stabe in ber Sand am Eingang ber Rirde, und ähnlichen Mitteln aufzu= helfen suchte, mar doch erft jest. Man wird ben Rlagen aus jener Zeit, daß in der Kirchendisciplin "Geiftlich und Beltlich burch einander gemengt" fei, Recht geben muffen. Und, was die Sauptfache ift, man verfuhr babei fo ungeschickt, baß baburch bas innerfte Befen ber Rirchendisciplin geradezu in fein Gegentheil verkehrt warb. Der schwerfte Grad ber Rirchenstrafe, ber Bann - und auf Diesen kommt es bier allein an - bestand, wie wir wiffen, barin, bag ber offenbare unbuffertige Gunder von ber Rangel berab ber Gemeinde unter Nennung feines Namens und feiner Gunde verfündigt, und für ausgeschloffen von Abfolution, Communion und Ge= meinschaft ber Gemeinde erflart ward. Wenn er aber bann bereuete und Biederaufnahme begehrte, fo mußte er in die Rirche fommen, ber Gemeinde feine Gunde öffentlich befennen, und ward bann absolvirt, zur Communion genommen, und reconciliirt unter Bermahnungen an die Gemeinde, ibm gu vergeben und zu vergeffen, wie Gott vergiebt, und ihn unter völliger hinweglegung alles Vorgefallenen mit ungefärbter Bruderliebe in ihre Mitte wieder aufzunehmen. Es verfiel bemnach ber Bann in zwei getrennte Acte, ben ber öffent= lichen Verfündigung und Ausschließung, und ben ber Reconciliation. Augenscheinlich fam von Diesen Acten nur bem ersten ber Charafter ber Strafe zu, benn allerdings geschah Die Berfündigung und Ausschließung bem Gunder wiber feinen

Willen; aber er brauchte nun auch nicht babei in ber Kirche gegenwärtig ju fein; ja er fonnte ftreng genommen gar nicht babei gegenwärtig fein, ba er, wenn basfelbe vorgenommen ward, nicht mehr als Glied ber Gemeinde galt. mußte ber Gunber bei bem Act ber Reconciliation allerdings gegenwärtig, felbst thätig fein; aber einer Seits mart er bagu nicht gezwungen, vielmehr nur bann zu bemfelben zugelaffen, wenn er felbst es begehrte; und anderer Seits follte biefer Act gar nichts Strafendes in fich schließen, fondern allewege versöhnend sein. Er ward ja absolvirt, communicirt, recon= ciliirt; felbst bag er seine Gunde vor ber Gemeinde bekennen mußte, hatte junächst nicht ben Ginn, bag er fich vor ber Gemeinde bemuthigen, sondern ben, daß er sich die Liebe ber Gemeinde wieder erbitten follte; es war die Bethätigung ber Liebe, ber von Gott und feinen Engeln getheilten Liebe, in ber die Gemeinde Jesu ihr verirrt gewesenes aber wieder= fehrendes Glied wieder aufnimmt. Go mar bas alte Buffwesen unserer Kirche angelegt. Als man nun aber in ber Mitte bes 17. Jahrhunderts ber Rirchendisciplin in obbeschriebener Beife weltliche Strafen hinzufügte, fo that man bies in ber Art, daß man ben erften Act (ber Berfündigung Des Sunders) gang fallen ließ, Die Strafen der Armenfunder= bank dem zweiten Act (der Reconciliation) beifügte, und den Sunder mit weltlicher Gewalt bagu anhielt, fich bemfelben gu unterwerfen. Die gefallene Frauensperson g. B. mußte sich nicht etwa gefallen laffen öffentlich verkundigt und aus= geschlossen zu werden, und ausgeschlossen zu bleiben, bis fie freiwillig fich zur Reconciliation stellte; fondern fie murbe von vorn berein durch Gerichtszwang angehalten, fich ber Rirchenbuffe zu unterwerfen in folgender Beife: fie mußte in die Rirche fommen, und während bes gangen Gottesbienftes gur Schau aussinen; nach gehaltener Predigt mußte sie vortreten. ber Paftor verfündigte der Gemeinde ihre Gunde, und fie mußte biefelbe beichten; bann ward sie absolvirt, und communicirt und ber Gemeinde empfohlen. Natürlich war burch biefe Bebandlung die gange Sache total umgefehrt: Die Kirchen=

bisciplin, und zwar gerade ber Act ber Reconciliation, war ein Strafact geworden; ber Gunter mart gezwungen, Gott und ber Gemeinde abzubitten; Die Absolution, welche auf folche erzwungene Beichte ertheilt ward, mar ein gröblicher Dißbrauch, benn felten mag fie auf ein buffertiges Berg gefallen fein. Das ift's, was bie wohlbegrundeten Rlagen aus jener Beit meinen, wenn fie bedauern, daß die Rirchenbuße eine Strafe, eine zwangsweise auferlegte Strafe geworden fei. Natürlich hatte bas bann noch weitere Confequengen: Wenn ursprünglich die öffentliche Production bes Gunders in bem Act ber Reconciliation bagu bienen follte und gewiß auch bagu biente, ben buffertigen und fich felbst ber Gemeinde bar= ftellenden und an ihr Berg legenden Gunter mit ber Gemeinbe auszusöhnen und wieder bei ihr zu Ehren zu bringen, fo fonnte bagegen Die jo in eine zwangsweise Strafe veranderte Rirdenbuße nur babin führen, und führte auch erfahrungs= mäßig nur babin, bem Gunder einen lebenslänglichen Mafel anzuhängen. Das Berkehrte fonnte nur verkehrt wirfen. Kerner, nachdem man aus ber Rirchenbuße eine Disciplinar= strafe gemacht hatte, wendete man sie natürlich nicht mehr bei folden Bergehungen an, welche anderweit bei den bürgerlichen Gerichten ihre Bestrafung fanden, alfo g. B. nicht bei Berbrechen. Go mard die alte Unschauung, daß ber Chrift, ber in Berbrechen falle, nicht allein die burgerliche Ordnung fondern auch Gott und feine Gemeinde verlett habe, und baber nicht allein ber obrigfeitlichen Strafe fich unterwerfen, fondern auch bei Gott und feiner Rirche Bergebung und Ber= föhnung suchen muffe, vollständig verwirrt, und man fam auch von diesem Punkte aus immer mehr dabin, die Kirchenbuße nur bei folden Bergebungen, welche bie Dbrigfeit weniger ftraft, also zumeist nur bei delictis carnis anzuwenden. Endlich, nachdem man die Rirchenbufe als Disciplinar= ftrafe zu behandeln fich gewöhnt hatte, fam man bald babin, Die sonst bei Disciplinarstrafen übliche Strafumwandlung auch hier eintreten zu laffen, und nachzugeben, bag ber ber= selben schuldig Gewordene fich burch ein Gelberleanis bavon frei machte; man hatte ben Römischen nichts mehr vorzus halten 1).

Diefen allerdings überaus ichweren Mängeln tritt nun im Laufe bes Jahrhunderts, wie anderen firchlichen Gebrechen, Die fogenannte ascetische Richtung entgegen. Dabei verfährt benn die erfte Generation biefer Richtung völlig vorsichtig und richtig. Schon J. Urnd und J. Gerhard besprechen jum Theil jene Mängel, aber fie begnügen fich, einfach auf Abstellung berfelben zu bringen, und völlige Rückfehr zu ber alten richtigen Ordnung zu empfehlen. Beinrich Müller fagte bann zwar, die beutige Chriftenheit habe vier flumme Rirchengößen, benen sie nachgebe, ben Taufstein, Predigtstuhl, Beichtftuhl, Altar 2). Die Rede war schon ungleich unvorsichtiger; aber immerhin fagte er nicht, bag Taufftein u. f. w. ftumme Gögen feien, sondern daß die damaligen Chriften bergleichen aus benfelben burch Migbrauch machten. Gelbst Beit Ludwig von Sedendorf in feinem "Chriftenstaat" geht noch fehr behutsam gu Werfe. Er bebt alle oben erwähnten Mängel bes Beicht= wesens scharf hervor, aber er rath nicht, es wegzuwerfen, sondern er fordert, daß man das Beichtverhör wiederaufnehme; und, bamit es fruchtbar werbe, bag ber Paftor feine Beicht= finder vorher durch feelforgerlichen Umgang ordentlich fennen lerne, damit er in der Beichte eingehend mit ihnen handeln fonne; bag man, ba die Zeit in der Sonnabendsbeichte bei großer Communicantenzahl nicht reiche, auch fonst außer Berbindung mit der Communion Beichte höre und absolvire. Er rügte auf bas Schärffte alle erwähnten Mängel bes Disci= plinarmefens, er beklagt auch und nennt es eine "Schande für bas Predigtamt", bag man genöthigt gewesen sei, bem= felben biefe Ausübung bes Binbeschluffels abzunehmen und auf die Consistorien zu übertragen, aber er tabelt es nicht minder bart, wenn man jest die Kirchendisciplin bes Miß=

<sup>1)</sup> Grofgebauera. a. D. Cap. 8. Sedenborfa. a. D. S. 701. ff. Spenera. a. D. I, im Anhang, S. 281—286.

<sup>2)</sup> Walch Einleit. in die Religionostreit. ber ev.-luth. Kirche IV, 912. ff.

brauchs wegen ganz abthun wolle, und er räth nicht neue Mittel und Wege an, sondern er ermahnt die Consistorien als Kirchengerichte ihre Pflicht recht zu thun, ja er widerräth im hinblid auf gleich zu besprechende verhängnisvolle Besserungspläne ganz entschieden, die Kirchenzucht den Gemeinden oder die Gemeinde repräsentirenden Körperschaften zuzuweisen, weil sich Solches nicht herstellen lasse.)

Bang anders verfuhr bie zweite Generation ber asceti= schen Richtung. Alle firchlichen Richtungen fanden bamals in irgend einer theologischen Facultät ihren geiftigen Mittelpunkt; Die ascetische Richtung fant ben ihrigen in ber Facultät zu Rostod. Aus bem Schoofe berfelben ging Theophilus Groß= gebauer, in noch jugendlichen Jahren Paftor und Professor daselbst, hervor. Er gab im 3. 1661, mit einer allerdings ftark verklaufulirten Borrede ber theologischen Facultät, eine Schrift heraus, "Wächterstimme aus bem verwüsteten Bion" betitelt, in welcher er ben gangen bamaligen Buftand ber Rirche einer icharfen Rritif unterwirft, und baran Befferungs= vorschläge knüpft. Man hat es zuweilen, daß Richtungen gerade bei ihrem erften Auftreten, ebe fie noch in oppositio= nelle Conflicte gekommen und baburch gewißigt find, fich in ber vollen Radibeit ihrer Confequengen geben; biefe Bedeutung fommt für Die zweite Phase ber ascetischen Richtung biefer Schrift Großgebauer's zu. Das 8., 9. und 10. Capitel berfelben handeln von dem Beichtwesen und ber Rirchendisci= plin. Er beschreibt ba bie bamaligen Mängel berfelben genau fo, wie wir oben berichtet haben. Daran fnüpft er nun aber feine Befferungsvorschläge, die wir hören muffen:

Nur zwei Arten ber Beichte, so lauten seine Aussührungen, sind nothwendig. Bor allen natürlich die Beichte gegen Gott, die inwendige Reue. Diese ist nothwendig, um Bergebung der Sünden zu erlangen. Aber wiederum, wer solche Beichte gegen Gott thut, der hat auch eben damit zur Stunde Bergebung seiner Sünden, und bedarf dazu keines Weiteren.

<sup>1)</sup> S. 640. ff. 701. ff.

Zweitens ift nothwendig bie öffentliche Beichte, Buge und Reconciliation ber gefallenen öffentlichen Gunder, Die bamit vor der geärgerten Gemeinde ihre Gunden befennen und beren Berzeihung nachsuchen. Diese Beichte ift barum noth= wendig, weil die Nachsuchung ber Berzeihung ber Gemeinde ein Zeichen und eine Bethätigung ber aufrichtigen Buffertigkeit und darum eine Bedingung ift, die erft erfüllt fein muß, ebe Gott vergeben fann. Mehrere als biefe zwei Arten Beichte find nicht nöthig. Daber ift benn namentlich bas firchliche Institut ber "Beichte und Absolution", bas auch feinen Schrift= grund hat, gang unnöthig, und namentlich ift die Absolution babei gang unnöthig, benn "ber gum Beichtstubl fommt, ber ift entweder buffertig oder unbuffertig; ift er buffertig, fo hat er schon, es komme bes Kirchendieners Mund bazu ober nicht, Bergebung feiner Gunden bei Gott, und ber beilige Beift eignet ibm bie Bergebung zu burch bas Wort Gottes; ift ber Mensch unbuffertig, so hilft ihm bes Priefters Ab= solution Nichts." Vielmehr ift bas firchliche Institut ber "Beichte und Abfolution" eine völlige Berkehrung und Diß= brauch bes Amts ber Schluffel. Die Beichte und Absolution nemlich ift nichts als die gemeine Predigt des Evangelium. die baher auch immer ber Form nach in biefer Allgemeinbeit erhalten werden muß. Dagegen besteht das Umt ber Schlüffel feineswegs in der Beichte und Absolution, sondern es besteht lediglich in der Ausschließung und Wiederaufnahme ber öffent= lichen Gunder Seitens der Gemeinde. Denn lediglich bin= fichtlich diefer kann es ja ein Binden = Ausschließen und ein lösen = Wiederaufnehmen geben. Statt beffen bat man verkehrter Beise in bem firchlichen Institut ber Beichte und Absolution bas Umt ber Schluffel auf die nicht gefallenen, rechtschaffenen Chriften angewandt, welche boch nicht gelöft gu werden brauchen, ba fie Glauben und durch ben Glauben ftets unmittelbar Bergebung und Absolution haben, und also niemals gebunden find. Somit ift benn die firchliche "Beichte und Absolution" ein gang unftatthaftes Ding: fie ift nicht bie innerliche Beichte gegen Gott, und die Sandhabung ber

Schlüffelgewalt, b. b. bie Ausschließung und Wieberaufnahme ber öffentlichen Gunder ift fie auch nicht; vielmehr bient fie gumal bei ben bermalen an ihr haftenben Mangeln nur, um jene beiden richtigen und nothigen Gestalten ber Beichte gu verderben: fie verderbt bie Beichte vor Gott, denn fie leitet bie Leute an, ftatt Gott vielmehr bem Priefter zu beichten, und macht fie baburch ficher; und fie verberbt bie Ausfcbließung und Bieberaufnahme ber öffentlichen Gunber, bie Rirchendisciplin, benn in ihr werden auch die Gunder abfolvirt, ohne bag fie bie Gemeinde öffentlich um Bergebung gebeten haben. Go wie es ift, ift bemnach bas firchliche Institut ber Beichte und Absolution gar nicht zu halten. Söchstens könnte man es baburch nütlich machen, bag man ibm bie Form einer "Prüfung ber Communicanten" gabe. Das wurde jedoch erfordern, bag erstens mit ben Communicanten eine ordentliche Prufung vorgenommen wurde, ob fie im Christenthum unterrichtet, in rechter Führung ihres Lebens begriffen, wahrhaft buffertig und von einer Communionfeier zur andern auch gehörig in der Seiligung fortgeschritten feien, und bag zweitens auf Grund folder Prufung Diejenigen vom Abendmahl zurückgewiesen würden, welche fich in berfelben als unwürdig barftellten. Nun aber find bie Paftoren nicht im Stande, weder folde Prufung vorzunehmen, noch die Unwürdigen vom Abendmahl abzuweisen, noch auch die Rirdendisciplin überhaupt, die Ausschließung ber öffentlichen Gunder zu handhaben; ja, was die Sauptsache ift, bie Paftoren find bagu gar nicht ermächtigt und berechtigt. Denn bie Rirche Gottes ift "eine Bruderschaft", und diefer Bruder= schaft kommt es zu, zu bestimmen, wer zu ihr geboren foll und wer nicht. Die Rirchendisciplin, ber Bann geboren nicht den Paftoren allein, viel weniger benn ber Obrigfeit. benn "die Kirchenzucht ift nicht eine pabstliche Tyrannei ober obrigkeitlicher Zwang, sondern ein Privilegium und geiftliche Soheit ber gangen Bruderschaft"; fie gebort daber "am aller= meisten ber gangen Gemeinde, bem geiftlichen Priefterthum, als welche schuldig und verbunden ift, von dem nach bem

Fleische manbelnben Gunder fich abzusondern, Gericht über ihn zu halten, und tenfelben binaus zu thun." Da hat man nun aber "fo lange vom Bann bisputirt", bis endlich bie "fogenannten Bifchöfe" (b. b. die Landesberren) ibn an fich genommen, ein "weltlich Gericht" baraus gemacht, und ihn "ber Kirche entzogen" haben; man hat Consistorien eingerichtet, und burch folche Ginrichtung bat bie Dbrigkeit "bem Bolfe Gottes bas Seinige genommen". Daburch eben ift bie Kirchendisciplin in Abgang gefommen. Es wird baber auch nicht anders zu helfen fein, als baburch, bag bie Obrigfeit ber Gemeinde als der "Bruderschaft" bas Ihrige wiedergebe, baß man ben Gemeinden die Sandhabung ber Rirden= bisciplin zurückstelle, und daß man biefür in den einzelnen Gemeinden ein von der Gemeinde gewähltes Aelteftencollegium, Seniores plebis, ein Gemeindefirchengericht bestelle. Darin fonnte benn auch die Obrigfeit "ihren" Plat haben, aber fie foll die "Bruderschaft" nicht "von dem Recht, Gewalt, und Rathschlägen in Rirchensachen, was die Disciplin und ewige Boblfahrt ber Rirchen belangt, ausschließen." Dieses Aelteften= collegium wurde bann die Communicanten viel beffer als ber Paftor prufen; es wurde bann auch Macht haben, die unwurdig Befundenen vom Abendmabl auszuschließen, und ber Naftor wurde Denen, welche bies Collegium unwurdig befände, bas Abendmahl zu verfagen haben; an dies Collegium würden benn endlich auch die Kirchendisciplinarsachen kommen, benn erft wurde irgend Giner aus der Gemeinde den Gunder allein vermahnen, bann wurde er folde Bermahnung unter Buhulfenahme zweier oder dreier anderen Glieder wiederholen, und endlich würde er es "ber Gemeinde (d. b. tem Aeltesten= collegium) fagen", und diefes wurde nothigen Falls ben Bann bandbaben. Go Großgebauer's Vorschläge, welche mithin barauf binauslaufen: bas Institut ber Beichte und Absolution ift, so wie es ift, abzuthun; statt bessen bat jede Gemeinde gur Wahrnahme ihrer Bruderschaftsrechte ein Gemeintecollegium aus fich zu mahlen; und bies Gemeindecollegium bat erstens die Würdigkeit ber Communicanten zu prufen, 28

und zweitens die Kirchendisciplin gegen die offenbaren Sünder zu handhaben; und nach den Sprüchen dieses Gemeinderaths hat der Pastor die Zulassung ad sacra zu gewähren oder zu versagen.

Bei biefen Auslassungen Großgebauers fällt junächst bas totale Nichtverständniß ber lutherischen Institutionen, ja die Unkenntniß Deffen auf, mas die lutherische Rirche in ihren Institutionen suchte. Es tritt bies am meiften beraus in feinen Auslaffungen über die Abfolution, in benen boch auch keine Ahnung bavon ift, was bie lutherische Kirche mit ihrer Privatabsolution wollte. Gine folde Nichtkenntnig ware völlig unbegreiflich, wenn nicht eben zwischen bem 16. Jahr= hundert und den Tagen Grofigebauer's eine Berreiffung ber geschichtlichen Continuität lage. Das Zweite, mas uns aus Diesen Ausführungen Großgebauer's entgegen tritt, ift fein durch einseitige Bervorhebung ber subjectiven Factoren bewirfter entschiedener Abfall von lutherischen zu reformirten Grund= anschauungen. Wenn er die Absolution für unnöthig bei dem rechtschaffenen Chriften halt, weil berfelbe Buße und Glauben und badurch Vergebung hat, fo ist dabei ber Sat, daß ber Glaube aus ber Predigt kommt, vergeffen, und es gehören nicht Wort und Glaube, fondern vielmehr nur der subjective Glaube dazu, um Vergebung ber Gunden zu erlangen. Wenn fich ihm die Absolution gang in die gemeine Predigt des Evangeliums verflüchtigt, so fann bas nur baber fommen, bag er im Grunde nach reformirter Weise keine exhibitive, feine Gnabenmittelfraft bes Wortes fennt. Wenn er nichts weiter als gemeine Predigt bes Evangeliums und Bann fennt, fo ift bas eben nichts Underes, als wenn ber Beidelberger Ratechismus auf die Frage, worin bas Amt ber Schluffel bestehe, antworten läßt: in der Predigt bes Evangelium und ber Ausschließung ber Gunder aus ber Gemeinde. Wenn er meint, daß der Gläubige niemals gebunden fei, weil er eben Glauben und in demfelben ftets Bergebung ber Gunden habe, so ist das nichts Anderes als die nur nicht präcise gefaßte reformirte lebre von der Unverlierbarfeit bes Gnaden=

standes bei ben Gläubigen. Reformirt endlich ift die Auffassung ber Kirche als "Bruberschaft", als Gesellschaft, als Gemeinde, als Gemeinde ber Gläubigen, und bas Conftruiren ber fichtbaren Rirche und ihrer Institutionen aus Diesem Begriff heraus. Und mit biesen Borbersäten hängt bann weiter die ebenfalls reformirte Auffaffung ber "Beichte und Absolution" nur als gemeine Predigt oder als Bor= bereitung auf das Abendmahl, ber Kirchenzucht nicht als Umtszucht sondern als Gemeindezucht, und als Ausschließung nicht sowohl von den Gnadenmitteln als vielmehr von der Mitgliedschaft ber Gemeinde, und endlich ber Stellung bes Paftors zur Gemeinde zusammen. Das Dritte, mas uns entgegen tritt, ift bas völlige Berfallenfein Grofgebauer's nicht etwa mit einzelnem Migbräuchlichen in ben lutherischen Rirdeneinrichtungen, sondern mit der gangen lutherischen Rirchenordnung und mit den wesentlichen Bafen berfelben. Die lutherische Kirche war in ihrer Entwickelung dabin gekommen, ben brei großen Gliedmaaßen bes fichtbaren Rirchenkörpers ihr Recht zu geben und zu bemeffen. Gie hatte mit der Anerkennung der Rechte der Gemeinde an= gefangen; sie hatte barauf bem Predigtamt feine Gebühr gegeben; sie hatte endlich ber driftlichen Obrigfeit als Trä= gerin bes Rirchenregiments neben jenen beiben ihre Stellung gewiesen. Wir haben biefen Entwickelungsgang felbst in Diefer Specialgeschichte beobachten fonnen. Mit Diefem gangen geschichtlichen Gange war Großgebauer zerfallen: was Predigt= amt und Kirchenregiment in ben lutherischen Rirchen geworden waren, war ihm ein Raub an der Gemeinde, ein nach materiellem Recht illegitimer Buftand; ber Gemeinde allein gebührte die Souverginetät, fie mußte in dieselbe restituirt und fo gestellt werden, daß Predigtamt und Rirchenregiment nur die Erecutoren ihrer Gesellschaftsrechte waren. Großgebauer wollte nicht mehr im Bestehenden Migbräuche und Unordnungen verbeffern, sondern er wollte an die Stelle bes ibm principiell als unrichtig erscheinenden Bestehenden ein principiell verschiedenes Underes feten.

Grofgebauer ftarb balb nach Berausgabe feiner "Wächterftimme", und bies allein wird bie Urfache gewesen fein, weßhalb biese Herausgabe im Ganzen wenig Opposition erregte. Denn Die verklaufulirte Borrede ber Facultat und feine eigenen Berklaufulirungen im Nachwort hatten bas gegen Die Grundlagen bes lutherischen Rirchenlebens so hart ver= stoßende Buch schwerlich geschüßt. Go aber ift es nur später in den pietistischen Streitigkeiten, g. B. von Calov, mit wider= legt worden. Dagegen ift bas Buch in ben feinen Unschauungen gunftigen Rreisen viel gelesen, und hat Den, ber die in ihm niedergelegten Reime zur Entwidelung gebracht bat, in Spener gefunden. Großgebauer war von vorn herein zu schroff auf= getreten, als daß fein Buch hatte burchschlagen können; biefen Angriff batte die lutherische Rirche überwunden. Die Gache wollte feiner und vorsichtiger angefaßt fein; und bas that Spener. Spener ift nicht in allen Beziehungen mit ber Schrift Grofigebauer's einverstanden; er tabelt insbesondere, daß die Buffertigen ber Absolution nicht bedürfen follen; er tadelt im Allgemeinen an dem Buche die "Unvorsichtigkeit"1). Und vorsichtiger allerdings hat Spener um ein Bedeutenbes Die Sachen angegriffen; aber in Grund und Tenden; ift Spener mit Großgebauer einig.

Spener hat nicht allein eine sehr genaue Kenntniß lutherischen Wesens, sondern unläugbar auch Berständniß dafür;
er unterläßt auch nie, es theoretisch gegen Berkennung und
Berdrehung zu vertheidigen. Namentlich ist er in späterer
Zeit, nachdem er manche Anklage auf unlutherische Gesinnung
hatte bestehen müssen, darin sehr streng gegen seine eigenen Anhänger; er leidet es nie, wenn sie, was sie je länger
je lieber thaten, Lutherischem Wesen hat er dessenungeachtet
nicht; jenes Berständniß ist etwas Erlerntes; sein Serz
gehörte dem resormirten Wesen; er hatte seine Entwickelungsjahre in Straßburg gelebt, wo Lutherisches und Resormirtes

<sup>1)</sup> Bebenken I, im Anhang, S. 194. ff.

fich mischen, und bas Lettere war ba zu tief in ihn hinein= gewachsen, als daß er sich besselben, als er in die altlutheri= schen Länder fam, hätte entschlagen können; er lernte es kennen, aber er schloß sich innerlich nicht an die lutherische Rirche, fonbern nur an bie einzelne ascetische Richtung an, bie sich damals in der lutherischen Rirche fand, weil diese burch ben subjectivistischen Bug bem reformirten Wesen ver= wandt war. Und baburch wird nun bie gange Richtung seines Thuns bedingt: Er giebt bei jeder Lehr= vder Lebens= frage zunächst zu, daß die Antwort, welche die lutherische Rirche bogmatisch oder thatsächlich barauf ertheilt hat, an sich wahr und richtig ist; wenn er dann aber an ber Art, wie fich's im Leben macht, einen Mangel ober Migbrauch findet. fo macht er vielleicht einen flüchtigen Berfuch, Die lutherische Ordnung in ber Rirche wiederherzustellen, den Migbrauch in lutherischer Richtung zu beseitigen; oft aber macht er auch einen folden Bersuch gar nicht; und selbst wenn er ibn macht, giebt er ihn ftete bald auf, und fängt ftatt beffen an, nach neuen Wegen und Mitteln umzusuchen, Die alten luthe= rifchen Einrichtungen um ihres Migbrauchs willen als un= beilbar barzustellen und liegen zu laffen, und neue Ginrichtungen vorzuschlagen; Diese neuen Mittel und Ginrichtungen find bann aber ftets reformirten Borbildern entnommen ober angepaßt; natürlich fügen sie sich benn in die lutherischen Landesfirden nicht ein; und dann feufzt er über bie schlechten Zeiten; ber practische Erfolg aber besteht meistens barin, baß Die von ihm vorgeschlagenen Einrichtungen Die Kraft besitzen, ben entsprechenden lutherischen Einrichtungen unter ben ba= maligen Umftanden den Todesftoß zu geben, aber keineswegs bie Rraft, fich felbst zu befestigen, und daß so nichts entsteht als eine Bresche, burch welche nachher ber Rationalismus eingezogen ift. - Diese allgemeine Stizzirung ber Thätigkeit Speners wird fich uns an feiner Einwirkung auf bas luthe= rifche Beichtwesen bewahrheiten.

Man fann zuvörderst in seinen Bedenken anerkennende Worte über das lutherische Institut ber "Beichte und Ab-

folution" genug lefen. Er giebt nicht allein zu, baß bie Privatabsolution ihrem Besen nach göttlicher Einsetzung und nur "nach ben jest bazu gesetten Umftanden", b. h. nach ihrer Formirung als firchliches Inftitut eine "Kirchenceremonie" fei'), sondern felbst von der gangen Beichtanstalt giebt er unbedenflich ju, daß fie aus guten Absichten gestiftet, "wohl= meinend" sei, baß sie auch aus gleichen Absichten von der lutherischen Kirche angenommen sei, und daß sie gewiß auch ihren Ruten gehabt habe. Dann aber fommt er auch fofort auf ihre Migbräuche; und in der Art, wie er diese Miß= bräuche bestimmt und beurtheilt, ift Manches bemerkenswerth. Er giebt sachlich die Migbrauche fo an, wie wir fie oben dargelegt haben. Aber schon in der Weise, wie er dies Migbräuchliche beschreibt, findet fich Eigenthumliches: wenn er beflagt, daß es fo felten mehr zum Beichtverhor fomme, fo ift dabei seine Sauptklage, daß der Pastor dabei feine Be= legenheit finde, "fich bes innerlichen Buftanbes ber Beichtfinder zu erfundigen", sie zu "erbauen", "ihre profectus ober defectus zu finden", daß "Beichtvater und Beichtfind nicht babei gegen einander ihre Bergen ausschütten"2). Auf solche Bergens= erforschung hatte allerdings Die lutherische Rirche ihre "Beichte und Absolution" nicht angelegt. Ferner schlägt er Die Be= beutung biefer Migbrauche überaus boch an. Das Wort, baß "wir von ber Beichte faft nur noch ben Migbrouch baben", giebt fich, gesperrt gebrudt, burch alle feine Schriften, von den früheften bis zu den letten. Damit motiviren fich benn bie weiteren Meußerungen: wenn bas Beichtwefen nicht acheffert werden könne, mare die Abschaffung beffelben beffer als feine Beibehaltung; nur "zur Zeit" läßt fich's noch nicht abschaffen; aber in Gemeinden, wo es noch nicht ift, murbe er es nie einrichten, und in Gemeinden, wo es in Abgang gekommen ift, murde er es nicht wiederherstellen; Die Be= meinden, die es nicht hätten, seien glücklicher zu preisen, als

<sup>1)</sup> Bebenken I, im Anhang, G. 194. II, 755.

<sup>2)</sup> Ebendas. 1, 685. 1, im Anhang, S. 197. 317.

die es hätten'). Eigenthümlich ift endlich die Wendung, welche er ben bestehenden Migbräuchen auf die Person und bas perfönliche Gewiffen ber Paftoren giebt: bag ber Paftor seine Beichtfinder in der Beichte nicht ordentlich fennen lernen fann, daß er sie absolviren muß, ohne daß er von ihrem Bergenszustand genaue Runde, von ihrer Bürdigkeit die Bewißbeit bat, daß er Diejenigen, derenhalben er Zweifel hat, nicht von der Absolution und dem Abendmahl ausschließen fann, ift ihm für ben Paftor eine große Gemiffensbelaftung. "Der Beichtstuhl ift die Marterbank aller treuen Prediger 2)" - dieses Thema wird endlos variirt; immer wieder erzählt er, welche Gewissensqualen er deßhalb erlitten, und wie er froh sei, daß er jest (in Dresden, in Berlin) keinen Beicht= stuhl habe. Doch dies Alles mag sein; die Migbräuche waren ja da, und fehr groß; es fragt sich nur, welchen Weg er einschlug, um zu bessern?

Zuerst den gang richtigen. Es war in Frankfurt3), wo ihm die Schäden bes Beichtftuhls zuerft flar murden, benn in Strafburg ftand bie Privatbeichte nicht in Uebung. gab benn auf feine Unregung bas Ministerium in Frankfurt einen von ihm abgefaßten Antrag beim Rath ein, in welchem berselbe als Rirchenregiment um Verfügung dabin ersucht ward: daß, da die Zeit am Sonnabend jum Beichtfigen nicht hinreichte, zwei Tage, der Freitag und ber Sonn= abend für das Beichthören bestimmt würden, indem an einem Tage die ledigen Leute oder die Frauen, am anderen Tage bie verheiratheten oder die Manner zur Beicht famen; daß ferner für jeden Prediger in der Kirche ein zum vertraulichen, zeugenlosen Gespräch eingerichteter Beichtstuhl angelegt werbe; daß endlich die Beichtkinder nicht haufenweise vor ben Beicht= vater treten, fondern daß die gange Bahl der Confitenten im Schiff ber Kirche verweile, und immer Giner nach bem Anderen fich in den Beichtstuhl begebe. Diefer Borschlag war

<sup>1)</sup> Cbenbaf. I, im Unbang, S. 318. II, 755. Lette Bebenken, I, 185.

<sup>2)</sup> Lette Bebenfen III, 468.

<sup>3)</sup> Bgl. Consil. Lat. III, 619. ff.

vernünftig; er lief darauf hinaus, die alte richtige Ordnung nemlich das Beichtverhör wieder herzustellen, dessen Mangel der eigentliche Grundsehler war. Aber der Rath ging auf den Borschlag nicht ein; etliche Pastoren, denen die Sache unbequem zu werden schien, Furcht des Magistrats vor hierarchischen Gelüsten des Ministerium, Sin- und Hergerede über die Angelegenheit in der Stadt, machten die Sache scheitern. Seitzem sehen wir Spener nach neuen Mitteln suchen, die wir nun einzeln betrachten mussen.

Der Grundfehler bes bamaligen Beichtwesens, ber Mangel bes Beichtverhörs, galt auch Spener als folder; ja, er galt ibm vielleicht zu fehr als folder. Geine gange Richtung brachte es mit fich, daß ihm nicht wie den Reformatoren bas gange Beichtwesen "vornehmlich um der heiligen Absolution willen" da war, fondern nach ihm "gehet bas Sauptwerf bes gangen Beichtwesens vornehmlich dabin, daß die nöthige Prüfung ber Communicanten recht befördert werde, und ber Beicht= vater eine bequeme Gelegenheit habe, mit feinen Beichtfindern nothburftig und vertraulich zu handeln')". Dies gilt ibm fo sehr als der Zweck und Nugen der Privatbeichte, bag er die= felbe wohl abgestellt oder auf die dieselbe Berlangenden befdränkt feben möchte, aber boch erft bann, wenn "einige andere Gelegenheit gefunden ware, zu der Erfenntniß feiner Beichtfinder und ihrer Untersuchung zu fommen", und "bem unordentlich Lebenden mit weniger anderen Leute Aufmerken in bas Gewissen zu reden 2)". Alfo, Zweck und Rugen fpricht er der Privatbeichte nicht ab, und fordert bem gemäß auch, "bag man mit allen Beichtfindern nach Genüge und besonders handeln, sich ihres Zustandes, was die Wissenschaft anlangt, erkundigen, die unwissend Befundenen besser unterrichten, mit Jedem über ben Buftand feines Gewiffens absonderlich handeln, Denjenigen, an dero Leben man Mangel oder Zweifel bat, beweglich zusprechen, die Gefahr ber

<sup>1)</sup> Bebenken 1, im Anhang, G. 200.

<sup>2)</sup> Ebendas. III, 648.

unwürdigen Rießung deutlich vorhalten und fie verwarnen, die Betrübten und Niedergeschlagenen bingegen fraftig troften und stärken, und alfo baselbst Gesetz und Evangelium recht anwenden follte ")". Aber, wie schon die oben angeführten Worte zeigen, wird ihm biefer Zwed nicht genugsam burch Die Privatbeichte erreicht. Und bag bas nicht geschieht, fieht er nicht etwa bloß in der Trägheit der Pastoren, welche wider Die Ordnung das Beichtverhör unterlaffen, und in der falschen Ginrichtung bestimmter Communionzeiten, burch welche ber Beichtstuhl überfüllt ward, begründet. Sätte er diese wirklichen Urfachen des Uebels als folche anerkannt, fo hätte er ja nur nöthig gehabt, die Pastoren zur Treue zu ermahnen, und barauf zu bringen, bag die bestimmten Communionzeiten abgethan wurden, was fich hatte machen laffen, und ber Sache wurde geholfen haben. Aber ihm genügte bas Inftitut ber Privatbeichte an sich felbst nicht. Er faßte erstens Die feel= forgerliche Beichtunterredung etwas anders, als die Reforma= toren gethan hatten, nemlich pietiftischer, wie wir geseben haben, als eine Erkundigung bes innerlichen Scelenzustandes bes Beichtfindes, als ein gegenseitiges Ausschütten ber Bergen; und dafür gab ihm auch die richtig gehaltene Privatbeichte nicht ben Drt und die Zeit her. Und er faßte zweitens, wie wir fpater feben werden, unter Abweichung von den Gedanken der Reformatoren die in dem Beichtverhör vorgeben follende Prüfung ber Communicanten in einer folden Beise, und maß derfelben solche Consequenzen bei, daß die Sandlung des Paftors mit bem Beichtfinde ibm bagu nicht genugen fonnte. Und aus Diesen Grunden erklart er offen, daß er Die Privat= beichte abthun wurde, "wenn nur andere Wege zu einer particular-Prüfung und Handlung vorhanden find 2)", und bemühte fich, folde neue Bege zu öffnen. Dieser neuen Wege find nun folgende zwei:

In erstgedachter Beziehung nemlich führt er aus, der Beichtstuhl fei, selbst wenn die Zahl der Communicanten für

<sup>&#</sup>x27;) Ebenbaf. I, im Anhang, S. 55.

<sup>2)</sup> Ebendas. III, 648.

eine ordentliche Beichtunterredung die Zeit laffe, boch fur eine folde ber rechte Ort nicht; zuweilen sei er so gelegen, baß man in bemfelben nicht mit einem Confitenten fprechen könne, ohne gehört zu werden; aber selbst wenn dies nicht der Fall sei, schöpften die anderen anwesenden Confitenten, wenn man einen einzelnen Confitenten etwas länger im Beichtstuhl auf= halte, gleich Berbacht, daß ba Etwas zur Sprache gekommen fein muffe, oder legten sich auch wohl darauf es zu errathen, und bafirten üble Nachrede barauf; ber Beichtftuhl fei eben fein "vertraulicher" Ort; es fomme auf einen "unverdächtigen" Drt an. Gine solche unverdächtige Gelegenheit werde aber badurch nicht gefunden, daß man die Leute zu fich bescheide. benn das möchten sie nicht, und gebe auch wieder zu allerlei arawöhnichem Gerede Anlaß; besser wurden schon die anders= wo (nemlich bei ben Reformirten) üblichen regelmäßigen Sausbesuche sein, aber auch da finde man nicht Gelegenheit genug, an ben Ginzelnen zu kommen. Daber schlägt er benn vor: Alle, die communiciren wollen, sollen sich, und zwar einzeln, und ohne Ausnahme, in der Woche vorber beim Vaftor in dessen Saufe persönlich zur Communion anmelden, und bann foll ber Paftor jeden Einzelnen allein auf seine "Studir= ftube" nehmen, ba fei benn ber "unverdächtige" Drt, ver= traulich mit ihm aus dem Herzen zu reden, und da habe er auch Zeit. Diese Einrichtung ber perfönlichen Anmelbung bei bem Paftor ichlägt er als Surrogat bes seinem 3meck nicht genügenden Beichtstuhls vor; diese "achtet er vor eine fo beilsame Sache als eine immer mehr gefunden werden tounte"; Diese empfiehlt er ben Paftoren, mit Belieben ber Leute einzu= führen; er ift frob, wenn ein einzelner Paftor eine folde Gin= richtung trifft; er ift außer fich vor Freude, als ein Super= intendent diese von einem Paftor getroffene Ginrichtung billigt; er municht, daß biefe perfonliche Unmeldung aller Orten im Berordnungswege eingeführt werden möchte1). Aber bies neue Mittel hat sich nicht bewährt, und konnte sich nicht be=

THEOLOGICAL SEMINARY
THE LIBRARY

<sup>1)</sup> Ebendas. I, im Anhang, S. 200. ff. 310. IV, 66.

währen. Die "Studirftube" bes Paftors war eben nicht ber rechte "unverdächtige" Drt; ohne alle Frage hatten bie alten RDD. Recht, wenn sie ben Pastoren (f. oben) ernstlichst ae= boten, nicht in ihren Säufern, nicht einmal in den Sacri= steien, sondern "öffentlich" in der Rirche in dem an einem "unverdächtigen" Ort angebrachten Beichtstuhl die Beichte gu hören. Sodann war ber Borfchlag nach allen Seiten bin unpractisch: baran, fich zur Privatbeichte bem Paftor und Seelforger zu ftellen, waren bie Gemeinden gewöhnt; ftatt diesen Ort, den man hatte, zu behalten und, mas ohne Frage anging, nugbar zu machen, suchte man einen neuen, ben man noch nicht hatte. Und welchen? Es ist ein Unterschied, ob man von den Gemeinden verlangt, daß fie fich öffentlich in ber Kirche zu einer firchlichen Sandlung gestellen, ober ob man ihnen abfordert, daß fie zu dem Paftor auf feine Studir= ftube fommen; Jenes fann man Durchsetzen, und hatte es Durchgesett; Dieses ift nicht burchzuseten und ift nicht burch= gefest. Und konnte benn ber untreue Paftor, ber zu einer ordentlichen Beichtunterredung weder Luft noch Geschick hatte, Diefelbe nicht fo gut auf feiner Studirftube als im Beichtftubl unterlassen? Dem hat benn ber Erfolg entsprochen. Es ift nicht mahr, daß die Rirche den Spenerschen Borichlägen nicht mit gebührender Willigfeit entgegen gefommen fei. Auf diese perfonliche Unmeldung der Beichtfinder bei den Paftoren ift seitrem immer von Zeit zu Zeit nicht allein von vielen ein= gelnen Paftoren fondern auch von vielen Rirchenregierungen hingearbeitet worden; auch ber gewünschte Berordnungsweg ift eingeschlagen; aber erreicht ift fie nicht. Bobl aber hat man, indem man diesem neuen und angeblich viel befferen Mittel nachjagte, die vorhandene Privatbeichte verachtet, das angeb= lich boch nicht genügende Beichtverhör ihr nicht gurudgegeben, fondern fie gang entleert, bis fie über ben Saufen fiel. Go bat man benn nun gar feinen geordneten Weg und Ort für Die specielle Seelforge.

In zweitgedachter Beziehung hebt Spener hervor, bie Privatbeichte genüge nicht, um ben Paftor die Bürdigkeit oder

Unwürdigkeit ber Communicanten erkennen zu laffen. Erftens nemlich feien ber Communicanten zu viele, und ber Paftoren zu wenige. Man follte erwarten, daß er biesem Mifftande durch die Forderung begegnet hatte, die bestimmten Com= munionzeiten abzuthun, bamit die Bahl ber Communicanten fich mehr über bas gange Sahr vertheile, und nicht viele Sonntage hindurch gar feine, und bann wieber an einzelnen Sonntagen Sunderte fämen. Aber bavon fommt Richts vor, sondern er springt gleich auf den Borschlag seines neuen Mittels über: man foll bie Predigerfrafte dadurch vermehren, daß man in jeder Gemeinde ein Collegium von Gemeinde= Aeltesten ober wie er es nennt, ein Rirchengericht bildet 1). Diesen Aeltesten=Collegien die Prüfung der Communicanten ju überweisen, mas auf ben erften Blid ziemlich fonderbar erscheint, bewegt ihn aber ein Beiteres. Wiederum nemlich liegt es ihm nicht bloß an dem Mißbrauch der Privatbeichte sondern an diefer gangen Einrichtung felber, bag barin ber Prüfung ber Communicanten feine Genuge geschieht. Denn er meint zweitens, daß ber Paftor gar nicht im Stande fei, folche Prüfung ordentlich vorzunehmen; der Vaftor fenne feine Beichtfinder nicht genug, konne fie auch nicht alle kennen; bas werde gang anders geben, wenn ein foldes Aelteften= Collegium über die Burdigfeit oder Unwürdigfeit ber ein= zelnen Communicanten bandle, und bann jedes Glied des Collegium beibringe, mas ce von ber betreffenden Person, feinem Bergenszustand und Leben wiffe. Drittens aber, mas Die Sauptsache ift, sei ber Paftor gar nicht, wenigstens in zweifelhaften Fällen nicht berechtigt und befugt, einem unwürdigen Communicanten das Abendmahl oder die Absolution zu versagen, was doch eine nothwendige und wichtige Confequenz der Prüfung der Communicanten fei; dazu fei nur Die Gemeinde, oder an deren Statt bas Aelteften = Collegium berechtigt. Um bier Spener's Meinung gang ju versteben, muffen wir nun aber erft, nachdem wir feine Stellung gur

<sup>1)</sup> Ebenbas. I, im Anhang, S. 197.

Beichte kennen gelernt haben, auch feine Stellung zur Absfolution näher betrachten.

Ueber die Absolution lehrt Spener, mas die Theorie betrifft, lutherischem Bekenntniffe gemäß. Er giebt fogar gu, baß die Absolution ausschließend bem Predigtamt gebühre: nur im Nothfalle könne auch ein Laie absolviren, außer bem Nothfalle aber sei es Anmaagung 1). Auch fennt er vielen Meußerungen zu Folge eine efficacia bes absolvirenden Worts; die Absolution ist ihm allerdings collativ und exhibitiv. Nur nach Einer Seite bin weicht er von dem vollen Inhalt ber lutherischen Lehre ab. Nach lutherischer Lehre wirkt das Wort ber Absolution nicht allein bei dem Buffertigen sondern auch bei bem Unbuffertigen, nur naturlich bei bem letteren nicht jum Segen fondern jum Gericht. Dies bestreitet Spener. Es fommt ihm febr barauf an, festgehalten und ben Gemein= ben, damit dem fleischlichen Vertrauen gewehrt werde, vor= gehalten zu feben, daß nur der Buffertige wirklich Frucht von der Absolution habe, daß fie, um jum Segen zu wirken, Buffertigfeit erforbere, bag bem Unbuffertigen trot ber 216= folution feine Gunden behalten bleiben, daß jede Absolutions= ertheilung in biesem Sinne eine conditionata fei. Aber wenn er nun hievon redet, geht er leicht einen Schritt weiter: Er fagt nicht mit Luther, baß Gott in ber Absolution um seines Wortes willen wahrhaftig auch bem Unbuffertigen Vergebung ber Gunden beilege, und daß berfelbe mahrlich, nemlich an bem folgenden Gericht und an bem Burudichlagen feiner Gunden auf sein Saupt, erkennen werbe, wie ihm in ber That Vergebung ber Gunden fei gegeben gewesen und er fie nur nicht genommen habe; fondern er fagt, daß die Absolution an bem Unbuffertigen gar Nichts wirke: sie "geht an ihm vorüber"; sie fällt bann auf die Beichte, die gut ift, aber nicht auf den Beichtenden, der Die Beichte erheuchelt; fie geht an ihm porbei und fucht fich einen anderen, ber buffertig ift; .. was die Absolution anlanget, getraue ich von derselben den

<sup>1)</sup> Ebendaf. I, 84.

Unbuffertigen bas Geringste nicht zuzueignen, fonbern gestehe, es werde ihnen die Absolution nur angeboten, sie aber be= kommen bavon Nichts; ben Unterschied unter bem Wesen ber Absolution und bero Frucht, ben Einige machen, und ben Unbußfertigen bavon Jenes zumeffen follen, begreife ich nicht, benn die Absolution stebet allein in einem geiftlichen Gut, bas sich also von der Frucht nicht trennen läßt, und unmöglich ohne Glauben erlangt werden fann 1)". Da ift denn aller= bings Wahres und Falfches fo burch einander geworfen, daß schließlich die objective Bedeutung des Wortes der Absolution nicht zu ihrem Rechte fommt: Spener fteht zur Absolution ähnlich, wie Calvin zum Abendmahl. Und die Sache ift wichtig, nicht allein, weil fich baraus fpater bei ben Anhängern Spener's die Läugnung ber collativen Rraft ber Absolution hervortreibt, fondern auch, weil, wie wir bald sehen werden, bie Consequenzen bavon schon bei Spener selbst hervortreten. Indeffen, da er boch wenigstens bei ben Buffertigen eine collative Araft der Absolution kennt, so will er sie auch nicht abgeschafft wissen, selbst nicht die Privatabsolution. Er will nur, wie billig, ihren Migbrauch abgestellt seben; nur wenn Die Betrachtung biefes Migbrauche ihn übermannt, wirft er Die Frage auf, ob er sie nicht, wenn er konnte, abschaffen wurde, gesteht bann aber sofort, bag er felbst in foldem Falle "taufend Bedenken" gegen die Abschaffung haben wurde 2). Diefer Migbrauch aber liegt ihm barin, baß fie von ben Leuten wie ein opus operatum behandelt wird, mas wieder barin seinen Grund bat, baß sie nicht, wo sich's gebührt, versagt wird. Darauf also kommt es an, bag bie Bersagung ber Absolution, daß ber Bindeschlüffel wieder gehandhabt werte. Was rath nun Spener zu biefem Zwede an?

Man follte meinen, einfach, daß die Pastoren ihres Umts wahrnehmen. Aber so lautet die Antwort nicht, aus zwei Gründen. Erstens, dachte er wieder über die Versagung der

<sup>1)</sup> Ebenbaf. I, 85. 197. IV, 731.

<sup>2)</sup> Ebendaf. 1, 196.

Albsolution etwas anders als die lutherische Kirche. Die lutherische Kirche hieß ben Pastor die Absolution versagen, erstens, wenn notorische öffentliche grobe Gunden vorlagen, Die erst öffentlich gebüßt sein mußten, ehe die Rirche die Abfolution sprechen konnte, und zweitens, wenn die Buffertigkeit mangelte. Und um im zweiten Kalle auszumachen, ob bie Buffertigfeit mangele, hieß fie ihn fich an objective Mertmale halten, und verbot ihm bagegen bas Bergensfündigen und Gewiffensforschen: ihm follte entweder das eigne Ge= ständniß des Beichtfindes, daß es feine Reue und feinen Glauben habe, ober die eingestandene und zwar unter erklärter Bußelofigkeit eingestandene thathafte Berfundigung besfelben vorliegen; wenn aber bas Beichtfind fich reuig und gläubig aussprach, und die nicht notorische, aber ihm vorgehaltene Gunde in Abrede nahm, fo follte ber Paftor es absolviren und zwar ohne Condition, benn ins Berg könne er nicht feben; log bann bas Beichtkind an feiner behaupteten Unschuld ober an feiner Reue, fo fiel bie Schuld auf feinen Ropf; Letteres freilich hatte ber Pastor ernstlich solchem Beichtfinde vorzuhalten; blieb es aber an feiner Rebe, fo batte er kein Recht, ihm bie Absolution zu versagen. Go fonnte die lutherische Kirche bestimmen, einmal weil sie Rechtfertigung und Beiligung aus einander hielt und keinen Mittel= zustand zwischen Glauben und Unglauben kannte, und fobann weil sie wußte, daß die Absolution auch an dem Unbuffertigen wirke und ihm das Gericht gebe. Aber in beiden Begie= bungen bachte Spener etwas anders: Rechtfertigung und Beiligung floffen ihm in vietistischer Beise etwas in einander, und eine Wirfung ber Absolution zum Gericht fannte er nicht. Daher fam er auch, mas bie Berfagung ber Absolution und Communion betrifft, zu etwas anderen Forderungen. 3mar bas forbert er auch, baß ber Paftor Diejenigen abweise, welche in öffentlichen groben Gunden leben und sich baburch thatfächlich als unbuffertig erweisen, ober welche sich felbst für unbuffertig erklären; und eben so fordert er, daß ber Paftor Diejenigen gulaffe, beren Buffertigfeit er, fo weit

bas ein Mensch vermag, erkenne, und nicht minder Diejenigen, beren Buffertigkeit er zwar nicht fo positiv erkenne, aber doch anzugweifeln feinen Grund habe. Er giebt fogar ju, bag Beibes, biefes Abweisen und biefes Bulaffen, ber Paftor von Amts wegen thun konne. Aber, meint er weiter, es gebe nun noch eine britte Rlaffe, nemlich die ber Zweifelhaften, b. h. Solcher, die nicht in offenbaren Gunden leben, daß man fie ohne Weiteres abweisen könnte, aber berenwegen ber Paftor boch in Zweifel über ihre Burbigfeit fei 1). In biese Rlaffe ber Zweifelhaften fallen aber wieder mancherlei Unterklassen: Erstens Diejenigen, an benen sich "bie rechte Probe und Rennzeichen der Wiedergeburt" nicht findet: "wir haben ja oft Gemeinden, bei bero fehr wenigen Gliedern wir Die rechte Probe und Rennzeichen ber Wiedergeburt finden (ba boch biefe Mahlzeit bes Abendmahls allein ben mahren, ob zwar schmachen Kindern Gottes gebührt), Die Meisten feben wir in der alten Geburt offenbar leben, oder baben boch unserer befferen Soffnung febr geringe Zeugniffe, und bennoch gehet Alles zu der Communion vielmal des Jahrs?)". Ferner gehören hieber Dicjenigen, benen ber Paftor eine Sunde vorhalt, die auch in diefer Gunde zu leben einraumen. aber bem Paftor bestreiten, bag es Gunde fei. Um ju begreifen, wie es zu folder Differeng überhaupt fommen konne. muffen wir nemlich und erinnern, daß es in den pietistischen Streitigkeiten controvers war, ob Tangen, Spazieren, ins Theater geben u. f. w. Gunde fei. Sobann geboren bieber Diejenigen, die ihre Gunde einräumen und auch Befferung versprechen, aber zu beren Befferung ber Paftor feine rechte Buversicht bat, weil sie ichon öfter rudfällig geworben find. Endlich gehören hicher Diejenigen, welchen ber Paftor eine Sunde, in der fie leben, vorhalt, und bie Goldes ablaugnen. während ber Paftor zwar fie ber Luge nicht überführen fann. aber doch moralisch überzeugt ift, daß sie ihn belügen3). Nach

<sup>&#</sup>x27;) Ebendas. I, im Anhang, S. 207.

<sup>2)</sup> Ebendaf. I. im Anhang, G. 217.

<sup>3)</sup> Ebendas. I, 618.

alten lutherischen Begriffen wurde ber Paftor biefe Alle zu absolviren, und die Absolvirten nach nicht gesparter Bermahnung ihrem Richter zu überlaffen gehabt haben. Spener aber ver= lanat, daß biefen Allen Absolution und Communion verfagt werden folle. Gerade daß diese zweifelhaften Maffen zu Absolution und Communion gelaffen werben, macht aus biefen beiligen Werfen opera operata, macht bie Gewiffen ber Menschen sicher, verderbt die Gemeinden, ift die größte Gewiffenslaft für die Paftoren. Auch die Prüfung der Com= municanten hat gerade in der Ermittelung ber Stellung diefer Zweifelhaften, und je nach bem Ergebniß in ihrer Ausschließung von den Gnadenmitteln ihre hauptfächlichfte Bebeutung, benn mit ben anderen ift bie Sache an fich flar. Aber zu folder Prüfung und Ausschließung ber Zweifelhaften ift nun der Paftor weder vermogend noch berechtigt. offenbar Unbuffertigen fann und barf ber Pafter ausschließen, und Dicjenigen, gegen beren Buffertigfeit er feine gegrundeten Bedenken hat, fann er admittiren, ohne Beiteres von Umts wegen, benn barüber hat die Kirche fich bereits ausgesprochen und dem Paftor bagu bie Befugnif gegeben. ber Zweifelhaften handelt es fich einmal um ein jus statuendi und zweitens um bas Bannrecht, und Beides gebührt nicht bem Paftor, sondern ber Gemeinde, weghalb in jeder Bemeinde hiefür ein Aeltestenrath, ein Collegium von Presbytern, ein "Rirchengericht" bergeftellt werden muß!).

Die Nothwendigkeit eines solchen "Kirchengerichts" bes gründet sich ihm aber auf folgende Weise: Das Amt der Schlüssel hat der Herr der "ganzen Kirche" gegeben, und die "ganze Kirche" ist die ganze Gemeinde, die "Bruderschaft". Das Amt der Schlüssel gehört nicht den Pastoren; daß die Klerisei allein urtheile, ist papistisch, ja "die Seele des Antischristenthums in dem Pabsithum" if es ist nicht, wei Viele meinen, zu beklagen, sondern eine wahre Wohlthat göttlicher

<sup>1)</sup> Ebendas. I, im Anhang, S. 197. und an vielen Stellen.

<sup>2)</sup> Ebendas. I, im Anhang, S. 250.

Providenz, daß den Paftoren der Bindeschlüffel genommen worden ift, ba es sonst zu pabsilider Sierardie batte kommen muffen, und da bie Paftoren, wenn fie ben Bindefchluffel zu verwalten batten, burch Einmischung ihrer Privataffecten Alles verberben wurden 1). Zwar fann die Gemeinde fich über die Art, wie sie bas Umt ber Schlussel gehandhabt wissen will, in Ordnungen aussprechen, und ben Paftoren die Sandhabung desfelben nach biefen Ordnungen überweifen, wie sie benn Solches auch gethan bat; und fo weit bann Diefe Ordnungen bestimmte Vorschrift geben, konnen bie Paftoren in ber Ausübung ber Schluffelgewalt im Auftrag ber Gemeinde von Amts wegen verfahren. Aber bie Ge= meinde behält beffenungeachtet immer bas Recht, und für ben Fall, daß nun Zweifel entsteben, daß es fich um ein Neues, sei es nun um eine neue Anordnung ober auch nur um ein Urtheil über eine Person handelt, das nicht burch die aus= gesprochenen Ordnungen von felbst sich ergiebt, behält sie auch ben Gebrauch bes Amtes ber Schluffel. Der Paftor ift ja in folden Fällen, wo bie Nothwendigkeit ber Ausschließung zweifelhaft ift, Partei, fo fann er ja nicht Richter fein; und ba ber herr gewiß vorausgewußt hat, baß die Paftoren burch ibre Privataffecten Alles verderben wurden, fo ift gar nicht anzunehmen, daß er ihnen die Ausübung ber Schluffelgewalt habe übertragen wollen?). Aber eben so wenig wie ben Paftoren fommt bas Umt ber Schluffel ber Dbrigfeit als Rirchenregiment zu. Daß fie jest die Cognition über die Unwendung bes Binbeschlüffels an sich gezogen hat, ift ein Raub an ber Gemeinde: "in unserer Kirche ist bie Ordnung, welche nach Christi Einsetzung sein follte, verloren, und ber Gemeinde ihr gehöriges Recht, über ihre Bruder zu urtheilen, entzogen worden 3)"; Dieser Zustand unserer Rirche ift "ein confuser Status"; Die in unserer Kirche vorhandenen Consistorien haben bas wiber sich, bag nur bie beiben oberen

<sup>1)</sup> Ebendas. III, 896.

<sup>2)</sup> Ebendaf. I, im Anhang, S. 247. IV, 60. 569.

<sup>3)</sup> Ebendas. I, 85. ff.

Stände, die Theologen und bie Obrigkeit barin figen, aber ber "britte Stand", welcher "bas Meifte ber Rirchen" ift, barin fehlt, daß sie also keine ecclesia repraesentativa sind'). Bielmehr gehört bas Umt ber Schluffel ber Gemeinbe; ihr als der Bruderschaft kommt es durch ihre Natur und burch Einsetzung bes herrn zu, felbst barüber zu urtheilen, wen fie jum Bruder haben will, und wer an ben Gutern ber Bruder= schaft, d. h. an den Gnadenmitteln Theil haben foll, oder nicht2). Am besten nun wurde bies so ausgeführt werben, baß die ganze Gemeinde viritim zusammengefordert wurde, um ihr Urtheil abzugeben. Bei foldem Urtheil murden fich bie Paftoren in ihrem Gewiffen am sicherften beruhigen können. Wo sich bies aber nicht einrichten läßt, wie es benn mancherlei Schwierigkeiten bat, ba follte man in jeder Gemeinde aus Paftoren und von ber Gemeinde gewählten Gemeindealteften ein Rirchengericht berftellen. Dieses Collegium batte fich bann feelforgerlich um alle Gemeindeglieder zu befümmern, und fie fennen zu lernen3). Und bann ware bemfelben gunächft bie Prüfung ber Communicanten, sonderlich jener Zweifelhaften ju übertragen: wenn ba Jeder beibringe, was er von dem Einzelnen wiffe, muffe es ichon flar werden, wie es mit bem Bergenszustand beffelben stebe; auch müßten sie bie Com= municanten vor fich fordern und im Plenum verhören. Und nach bem Urtheil biefes Collegium hatte bann zweitens ber Paftor die Absolution und Communion in zweifelhaften Fällen zu verfagen oder zu gemähren; ba mare bes Paftors Ge= wiffen falvirt. Diesem Collegium ftante endlich auch ber Bann zu, während ber Paftor für sich allein nicht weiter Befugniß hat, als bem ihm unwürdig Erscheinenden die Theil= nahme am Abendmahl warnend abzurathen.

Was speciell ben Bann betrifft, so tadelt Spener an der damaligen Ausübung besselben, was wir oben als die in

<sup>1)</sup> Ebenbaf. I, im Anhang, G. 251. ff. Lette Bebenken I, 580.

<sup>2)</sup> Bebenken I, 618.

<sup>3)</sup> Ebenbaf. I, im Anhang, G. 251, ff. 264. ff.

tiefer Beziehung eingeriffenen Migbrauche bezeichnet haben. Da ware benn mehr nicht als bas Einfache nöthig gewesen, daß er wieder, und zwar nicht bloß gegen die fleischlichen Bergehungen, gehandhabt, und bag er nicht als Strafe allein, fondern auch als Reconciliation gehandhabt wurde. Das forbert benn auch Spener laut und richtig. Aber auch bier thut ibm boch bie einfache Rudfebr gur Ordnung feine Ge= nuge; vielmehr fett er sich bier in Opposition nicht bloß zu bem Migbrauch, sondern auch zu ben principiellen Grund= gebanken ber firchlichen Ginrichtung. Wie fich fcon aus bem Borigen ergiebt, faßt er bie Rirdenzucht in Abweichung von ber lutherischen Kirche nicht als Ausschließung von ben Gnabenmitteln, fondern als Ausschließung aus ber Gemeinbe, aus ber "Bruderschaft" und damit aus ben biefer Bruder= schaft gehörigen Gütern und Vortheilen, demnach als Gemeinde= zucht; und fo tritt ihm auch hier allen anderen Befferungs= vorschlägen die Forderung voran: "daß in solcher Sache vor allen anderen die Gemeinde wiederum in ihr Recht und beffen Hebung gefest wurde, gang ober burch bero Berordnete, ju foldem Geschäft neben den anderen Ständen mahrhaftig. und also nicht nur etwa pro forma zu concerniren ')." Nur wenn man die Kirchendisciplin folden "Kirchengerichten" von oben beschriebener Conftruction in die Sande gebe, magt er zu hoffen, bag die Rirchenzucht einer Seits von ber Ber= mischung mit weltlichen Strafen gereinigt, und anderer Seits mit Nachdruck gehandhabt werden werde. Denn gleich allen Schutrednern ber "Gemeinde" ift auch Spener gar nicht durchaus gegen den "Rachdrud", nur will er nicht einen regimentlichen, fondern einen gemeindlichen, aus bemocratischer Grundlage heraus wachsenden "Nachdrud" 2).

Also, Spener stellte bie ganze Besserung ber "Beichte und Absolution" wie der Kirchendisciplin auf zwei neue Mittel: auf die persönliche Anmeldung der Communicanten

<sup>1)</sup> Ebendas. IV, 503. ff.

<sup>2)</sup> Chendaf. IV, 215. ff.

beim Pastor, durch welche er das Beichtverhör ersetzen und verbessern, und auf die Einrichtung von Aeltestencollegien, als "Kirchengerichten", durch welche er der in Verfall gekomsmenen Handhabung des Vindeschlüssels aufhelsen wollte. Wegen der ersteren haben wir schon gesehen, daß sie sich nicht durchgeführt hat, und nicht durchführen ließ. Von der letzteren aber werden wir das Nemliche fagen müssen.

Wir haben ichon gegenüber ben Unschauungen Groß= gebauers von der Souverainetät der Gemeinde nachgewiesen, daß bieselben in Widerspruch mit den Grundanschauungen und bem geschichtlichen Entwickelungsgange ber lutherischen Rirche standen. Dasselbe gilt nun von Spener, ber hierin gang in Großgebauer's Fußtapfen tritt. Die lutherische Kirche fannte brei Stände in ber Rirche, und ihre geschichtliche Entwickelung hatte fie babin geführt, alle brei Stande anzuerkennen und ihre Sphären gegen einander zu bemeffen. Bas aber Spener von nöthiger Wiederherstellung bes "britten Standes" in feine Rechte fagt, bas bleibt nicht babei fteben, bag ber "britte Stand" in feiner Taxis neben ben beiben anderen in ihrer Taris anerkannt werden foll, fondern es läuft barauf hinaus, daß diesem dritten Stande die Kirchengewalt als ihm zu= gehörig hingegeben und den beiden anderen Ständen gu Diesem "dritten Stande" die Stellung ber Erecutive gegeben werden foll: ber britte Stand, im Aeltestencollegium organisirt, hat allenthalben, wo es sich um "Zweifelhaftes", wo es sich de re condenda handelt, bas Determiniren, und bas Predigt= amt und bas obrigfeitliche Rirchenregiment haben bann, mas in ber ecclesia repraesentativa beterminirt ift, nach beren placitis in ihrem Auftrage auszuführen. Das ftand allerbings in principiellem Gegenfat mit den Anschauungen der lutherischen Kirche; und wenn es nun gar ins Practische überfett, wenn 3. B. jur Bestellung folder Gemeindeälteften= collegien, zur Ausantwortung ber Kirchendisciplin an fie geschritten werden follte, fo mußten folche Berfuche noth= wendig mit ber Gestalt, welche in ber lutherischen Rirche von ihren abweichenden Unschauungen aus bas Kirchenleben und

baburch auch bas Bolfs- und Staatsleben gewonnen hatte, auf mehr als einem Puntte bart zusammenftogen. Wir machen nur auf Einiges aufmerkfam. In Strafburg, in Frankfurt hatten fich Spener's Ibeen von Gemeinderepräsentation aus= gebildet; da waren sie auch nicht ganz unpractisch, weil bas städtische Corporationen, an communale Lebensform gewöhnt, waren; Strafburg batte Presbyterien, in Franffurt hatten fie fich, was die rein practische Ausführbarkeit betrifft, her= ftellen laffen. Aber nun trug Spener feine Ideen von Ge= meindeorganisation in die Landesfirden von Chursachsen, von Brandenburg hinüber, und ftellte bie gleiche Forderung an alle lutherifden Rirden ber größeren Canbesgebiete. Wie ware es nur möglich gewesen, daß sich in biesen bamals noch von oben berab bis in die fleinsten concentrischen Rreise monarchisch geftalteten Territorien folche autonome Rirchen= gemeindecollegien batten einrichten laffen! wie batte man Soldes nur in ber fleinsten Landgemeinde, die vielleicht aus zwei bis brei Rittergutsbesitzern und übrigens aus lauter hörigen Leuten bestand, ins Werk stellen wollen! Wer ba= gegen fagen wollte, aber bas gebe bie politischen Lebens= formen an und an diese habe die Rirche fich nicht zu fehren, ber wurde Bergebliches reben, benn bie Rirche fann fich nicht in den Luften aufbauen sondern muß fich in der Realität bes Lebens gestalten; wenn sie Bolfsfirche fein will und foll, fo muß sie sich auch in ihrer Gestaltung ber politischen Lebens= gestaltung anbequemen; und eben barum ift ihr nicht, obwohl Spener es meint, eine Verfassung vom Beren Chrifto ein= gesett. Es giebt sich bas auch gang von felbst: es ist eben unmöglich, den Gutsherrn durch ein Collegium von fechs Tagelöhnern in ben Bann thun zu laffen. Auch bat Spener Diese Unverträglichkeit feiner Rirchenbautheorien ichon mit ben politischen und socialen Zuständen, unter denen er fie dennoch verwirklichen wollte, fehr wohl erfannt; "weil ich auch", fagt er'), "die Wiedererstattung ber ber Kirche gehörigen Rechte

<sup>1)</sup> Ebenbaf. IV, 309.

ansehe vor eine Sache, welche auch wegen unserer weltlichen Berfassungen, nachdem nunmehr das Weltliche in bas Geiftliche allzu febr eingeflochten ift, als menschlicher Weise un= möglich sehe u. f. w." Eine andere Realität, Die ber Ber= wirklichung feiner Ideen entgegenstand, mar ber Umftand, baß bie Gemeinden, die er organisiren wollte, bas nicht waren. wofür er in feiner Theorie fie nahm. Geine Joeen bafirten auf ben Gagen, daß die Kirche die Gemeinde, und daß die Gemeinde Chrifti die Gemeinde der Seiligen fei. Aber die Gemeinden, die er fichtbar und real vor fich hatte, wenn er organisiren wollte, waren feine Gemeinden von Seiligen. Die Gemeinden waren damals gerade so gut wie zu anderer Zeit auch, namentlich in vielen Beziehungen beffer als bie beutigen, aber Gemeinden ber Gläubigen, aus ber Sphare nicht bloß ber Welt, sondern auch der bloß Berufenen ausgesonderte Gemeinden ber Wiedergeborenen waren fie nicht, fondern Parochien von Volkskirchen, in der Gläubige und bloß Berufene burch bas von ben Einen geglaubte und bie Anderen suchenbe Evangelium zusammengehalten werden. Konnten folche Gemeinden je tragen und leiften, mas er ihnen aus dem Begriffe der Gemeinde der Seiligen heraus glaubte als Recht und Pflicht zuweisen zu muffen? Auch bag nach biefer Seite hin seine Gedanken unpractisch waren, hat Spener selbst erkennen und anerkennen muffen: "Ja, ich sebe, mas bas Aerafte ift, daß auch meiftens die Gemeinden fo bewandt, daß fie ju Uebung ihrer Rechte nicht tüchtig, und noch ju zweifeln ware, ob ihnen dieselbe in ihrer Bewandniß zu überantworten')", Ja endlich, war benn, von der principiellen Seite der Frage gang abgeseben, auch nur in practischer Beziehung Aussicht bazu, daß die von ihm geforderten Gemeindealteften Diejenigen Functionen, welche er ihnen übertragen wollte, beffer als bie Pastoren und die Confistorien versehen würden? Woher sollte es fommen, daß die Gemeindealtesten follten beffer als die Paftoren bie Prüfung ber Communicanten ausrichten, ben

<sup>1)</sup> Ebendaf. II, 754.

"innerlichen Buftand" ber "Zweifelhaften" erfundigen können? Den innerlichen Buftand ber Zweifelhaften fann überhaupt fein Mensch erfundigen, und in den Fällen der Nichtzweifelhaften hielt ja Spener felbst die Pastoren für sich allein ver= mögend und berechtigt. Go giebt benn auch Spener ju anderen Zeiten felbst wieder zu, daß die Aeltesten in biesem Stud auch nicht Mehr wurden leiften fonnen: "3war ob auch folde Ordnung in bem rechten Schwang ware, fo murbe bennoch damit nicht aller Unwürdigen Admission genugsam gewehrt werben, benn es trafe bennoch foldes Rirchengericht nichts Anderes als die ausbrechenden Aergerniffe ")". Der wodurch ware man zu der Annahme berechtigt, daß die Aeltestenräthe bie Rirchendisciplin, die Excommunication, ben Bann, umfichtiger und energischer als bie Paftoren und Confistorien, zumal in ben monarchisch gestalteten ganbern, geführt haben murben? Gpener meint, Die Daftoren konnten ben Bindeschlüffel nicht handhaben, denn sie murben sich, wenn fie ihn hatten, ihren Privataffecten hingeben. Aber woburch wären denn die Aeltesten gegen Privataffecten gesichert? Spener tadelt die Lauheit, die Prosopolepsie der Consistorien; aber was lag in den Aeltesten, was sie mit Rothwendigkeit trieb. energisch aufzutreten und gerabe burch zu geben? Dber waren etwa Die Aeltesten nicht schiefen Zeitideen, einfeitigen Doctrinen fo gut wie Pastoren und Consistorien zugänglich? Ein pie= tistischer Pastor fragt bei Spener an 2), ob er nicht feiner gangen Gemeinde bas Abendmabl für's Erfte verfagen muffe. weil sie durchweg aus Unwiedergeborenen bestände. Aus Diesem Einen Beispiel moge man ermeffen, welche Dinge wohl ein aus vietistischen Leuten (Die Spener boch porzugsweise bazu gewünscht haben wurde) zusammengesettes Gemeinde= Rirchengericht vorgenommen haben möchte. Go giebt benn Spener auch selbst zu, daß es ba, wo man Presbyterien habe, eben auch nicht beffer mit ber Kirchenbisciplin ftebe: "Es

<sup>1)</sup> Ebendas. II, 754.

<sup>2)</sup> Ebendas. I, im Anhang, S. 369, ff.

find zwar andere Orte, ba bie äußerlichen Austalten besser find, wo consistoria (nemlich bie genferischen consistoires), presbyteria, außerliche Disciplin fich finden; wo ich aber recht untersuche, wie es endlich auch an folden Orten, was bas rechtschaffene Wesen anlangt, bergebe, so finde, daß es kaum beffer ober boch in wenig Studen beffer erfannt werden fann als an ben Orten, wo es an folden Anstalten mangelt. Man ift fast in allen folden Studen auch von ber Urt Chrifti abgewichen, sein Geift regieret in solchen consessibus bei ben Benigften, bas Meifte gefchiebt aus außerlichen Abfichten. öfters mit vielen Affecten, und wo es auf bas Bochfte fommt, fo ift die Frucht ein äußerlicher Gehorfam und Burudhaltung öffentlicher scandalorum, welches zwar nicht zu verachten, jedoch noch weit davon ist, wohin wir zu trachten haben. Weßwegen vielmal gedenke, ob nicht Gott eben deßwegen uns auch vieler Orten bergleichen subsidiorum mangeln laffen, Die meistens nur einen Schein haben u. f. m. ')". - Rurg, Spener felbst verzweifelt an ber Durchführbarfeit seiner Gemeinde= Organisationsplane; er bat fie benn auch nicht burchgeführt; auch die späteren Theologen und Kirchenrechtslehrer, obgleich fie, vom Collegialismus berauscht, nunmehr anderthalb Jahr= bunderte lang von ihnen geträumt haben, haben sie ba nicht durchzuführen vermocht, wo noch ein Rest Geschichte geblieben ift; und wo man fie in neuester Zeit auf bem von ber Re= volution nivellirten Boden verwirklicht hat, da hat man Nichts bavon gehört, daß burch fie in dem Beichtwesen und in der Rirchendisciplin Etwas gebeffert ware.

Wohl aber haben biese Gemeinde Drganisationspläne Spener's schon von ihm selbst an und durch ihn dem bestehens den Beicht und Zuchtwesen den Todesstoß gegeben. Obgleich nemlich Spener selbst an der Durchführbarkeit seiner Ideen verzweiselt, giebt er sie darum doch als ächter Ideolog nicht auf. Im Gegentheil, er zieht daraus nur den Schluß, daß weil diese seine Ideen sich nicht durchführen lassen, der Kirche

<sup>1)</sup> Ebendas. I, 696.

gar nicht zu helfen ift. Sich von biefer Unausführbarkeit auf die wirklichen Buftande gurudtreiben gu laffen, bas Beftebende mit Liebe zu erfassen, und an die Befferung Dieses feine Rraft zu fegen, fällt ihm nicht ein, fondern die "presbyteria" bleiben die Panacee, und daß diefe fich nicht ber= stellen laffen, beweist nur, daß der Buftand ber Rirche unheil= bar, daß ihr nicht zu helfen ift: "wir muffen ben Jammer unferer Kirchen mehr beseufzen, als daß wir eine menfchliche zulängliche Gulfe follten bereits feben können; Dieweil in gegenwärtiger Verfassung der Kirche, da wir so weit von ber ersten apostolischen Ordnung wegen ber presbyteriorum entfernt, feine genugsame Ordnung leicht gemacht werben fann, ju berfelben aber wieder ju fommen eine Sache ift. Die über menschliche Rräfte, und was fich zu biefer Zeit hoffen läffet, gebet')". Diefe eingebildete Soffnungelofigkeit ber firchlichen Buftande verstimmt ihn bann gegen biefe Buftande. Es ift wirflich überraschend, welche Meußerungen nicht etwa über die Migbräuche im Kirchenwesen sondern über die Anlage besselben felbft fich bei ihm finden. Daß er die bestehende Consistorialverfassung nicht anders als ben "gegenwärtigen confusen status" nennt, haben wir fcon berührt. Dazu vergleiche man folgende Stelle: "Aber Die ganze Schuld liegt alfo auf ber Kirchen fo gar un= richtigen Ginrichtung. Dag nemlich fast nirgend ber Rirchen ihre jura gelaffen sondern bas meifte Theil derfelben nemlich ber britte Stand bavon verbrungen worben. Diefe Urfach. fürchte ich, fei bie Quelle alles Berberbens, und bag un= möglich der Kirchen dabei geholfen werden kann. Und wie folde Urfach bald Anfangs den Grund bes Pabsithums gelegt, so ift sie bei ber Reformation auch nicht gehoben worden, ja gar anstatt bes dominatus cleri, so vor biesem gewesen, meisterer Orten eine caesarcopapia eingeführt worden. daher ob wir wohl durch Gottes Gnade die reine Lehre in folder reformatione erlangt, ift boch ber völlige 3med

<sup>1)</sup> Ebenbaf. I, im Anhang, S. 266.

ber Besserung der Kirchen nicht erfolgt'". Und die folgende: "All unser verderbtes Wesen haftet baran, bag wir von ber Form der Kirchen, wie sie in der ersten Zeit war, abgewichen, und die beiden Oberstände ihnen allzu viel genommen haben. In der ersten Zeit ging Alles ordentlich und baber auch gesegnet baber, so lange die Rirche ihr Recht behielte, welches ich barin zu bestehen erfenne, bag, wie bei ihr radicaliter das jus omnium beneficiorum sponsi sui, und also das jus clavium, bas Gericht über ihre Mitglieder in dem Geiftlichen, und bergleichen stehet, sie allemal gang ober burch ihre bazu Berordnete folche Rechte übte, und nicht allein die beiden Dberftande mit Ausschließung ber Uebrigen, also bes größesten Theils der Gemeinde in folde Uebung fich festen und be= hielten; babei wir bisber wenig success und Segen gesehen2)." Ja, ber Widerstand, ben bas hiftvrifch Bestehende seinen ideologischen Planen entgegensette, machte ihm dieses Be= stehende so widerwärtig, daß er mit einer gewissen Freude oder Troft auf den gewaltsamen Umftur; besselben rechnet, weil sich bann auf den Trümmern besselben fein Bau werde aufführen laffen: "Wie aber jest zu helfen sei, weiß ich nicht, denn die sich in die unrechtmäßige Position bes ber Rirchen zuständigen Rechts gesetzt haben, laffen ihnen die angemaßte Gewalt nicht nehmen; daher ich forge, ber Berr werbe noch einmal eine seltsame und harte Reformation vornehmen 3)." - "So ift dieses eine von meinen Sauptsorgen, daß unserer Rirche, sie wieder aus dem Grund gurecht gu bringen, schwerlich mehr anders zu helfen, als daß fie der Berr gar über einen Saufen werde werfen, und aus den übrig erhal= tenen gerftreuten Steinen fie wieder auf Die alte Beife auf= bauen werde laffen4)." Diese gründliche Berstimmung Speners gegen das geschichtlich Bestehende ift bei seiner großen Gin= wirfung auf Gegenwart und Folgezeit schon an sich selbst von

<sup>1)</sup> Ebendas. IV, 202.

<sup>2)</sup> Ebendaf. IV, 308.

<sup>3)</sup> Lette Bedenken III, 723.

<sup>4)</sup> Bebenken IV, 309.

ben nachtheiligsten Folgen gewesen. Diese Phrasen, daß bie Rirche feine Berfaffung habe, baß die "Gemeinde" unter= brudt werbe, bag bie Confistorien eigentlich illegitime Behörden seien, daß das landesherrliche Rirchenregiment eigent= lich auf Raub beruhe, daß die Reformation nicht fertig geworben, daß aber aller Segen erscheinen werbe, wenn man nur die "Gemeinde" wieder in ihre Rechte einsete - sie find bis auf den heutigen Tag repetirt worden, und bilden Die jederzeit fertige Angriffsmaffe, wo sich in Lehr= ober Lebensgestaltung Lutherisches bliden läßt. Diese Phrafen haben nothwendig die Rirchenregierungen in ben Gemuthern ber Gemeinden schlecht gestellt, fo daß nicht felten Rirchenregiment an sich für ziemlich gleichbebeutend mit Usurpation gilt, und Opposition gegen bas Rirchenregiment als nothwendiges Requifit eines ordentlichen Paftors und thateifrigen Christenmenschen angesehen wird. Ja die Rirchenregimente felbst haben nicht selten sich von biefen Phrasen berücken lassen, sich ihrer eignen Gewalt als einer nicht legitimen geschämt, und nicht gewagt, zu thun was ihres Amts war. Wenn Bieles von Dem, was im Rirchenleben bas Rirchen= regiment leiften muß, in ben letten anderthalb Jahrhunderten unterblieben ift, fo trägt baran einen großen Theil ber Schuld biefe von Spener ausgegangene, Die Berechtigung bes Kirchen= regiments bestreitende und darum fein Ansehen und fein gutes Gewissen untergrabende Doctrin. Cben barum hat fich Die= felbe auch weiter fofort practifch, direct zerftorend und zer= fekend erwiesen. Wenn ideologische Bestrebungen mit bem historisch Bestehenden nicht fertig werden konnen und bennoch Einwirfung gewinnen, fo wird fich die lettere immer nach zwei Seiten bin bethätigen, erftens bag fie an bem Be= stehenden wenigstens nagen und brodeln und baburch bie Mängel beffelben, welche fie felbst fonft tadeln und befämpfen, nicht beffern, fondern verschlimmern, und zweitens baß fie bas von ihnen beplante Neue wenigstens so weit als sie konnen ins leben einführen, bas heißt halb und gebrochen, welche Salbheit bann natürlich jur Folge bat, bag es auch nicht bie

gewünschte Wirkung, oft sogar bie entgegengesette Wirkung thut. Beides zeigt uns Spener, auch an bem einzelnen Punkte, ber Beichte, Absolution, Kirchendisciplin betrifft.

Spener hatte felbft fo viel bavon gerebet, bag ber Beicht= ftubl eine Marterbank fur alle treuen Prediger fei, bag bie Prediger natürlich glaubien, wenn fie Anspruch auf Treue haben wollten, muffe ber Beichtstuhl fie martern. Anfragen auf Anfragen kommen von Predigern an ihn: ob diese Ge= wiffenslaft zu tragen fei? ob fie nicht ihr Umt niederlegen mußten? ob fie nicht um bes "confusen status" willen aus Babel ausgeben mußten? Spener felbst fagt: "Diese Rlagen führen fast alle gewissenhafte Prediger, baß sie den Beicht= ftuhl für ihre größte Last balten, ja sich manche aus dem= felben beswegen auszugehen fehnen"1). Die Geschichte weiß nun freilich nicht, bag Giner biefer Unfragenden um bes Beichtstuhls willen fein Amt freiwillig niebergelegt batte. Aber immerhin ward nun boch durch diese Anfragen Spener gezwungen, ben Fragestellern zu fagen, wie sie benn in bem Bestehenden zu verfahren hätten, um mit gutem Gewissen im Umte bleiben zu können, wozu er in folden Källen immer rieth. Co gaben ibm biefe Anfragen Gelegenheit, feine Rathichläge hinsichtlich ber Behandlung bes bestehenden Beicht= institute zu entwickeln, welche Rathschläge benn auch befolgt find. Unter biefen Rathichlägen fteben bann regelmäßig zwei fehr bedenkliche Sätze voran. Der erste Satz lautet: In dem jetigen confusen status bei bem Mangel einer richtigen Ber= faffung ber Rirche fann man nicht rechte Ordnung im Beicht= verhör und in der Ausschließung der Unwürdigen von Ab= solution und Abendmahl halten; Diefer confuse status rührt aber nicht von den Pastoren ber, noch haben sie Dacht ober Recht, denselben zu ändern; folglich mögen Diejenigen die Schuld tragen, welche biefen betrübten Buftand zu andern Macht und Recht hatten; Die Prediger aber thun genug, wenn sie an dem schlimmen Zustand so viel flicken als sie

<sup>1)</sup> Lette Bedenken, III, 723.

eben können'). Der zweite Sat lautet: Die Paftoren konnen aber auch die Sache geben laffen, und ohne übergroßes Be= benken die Zweifelhaften und selbst die Unwürdigen, wenn ber Mangel ber Verfassung ihnen bie Verfagung unmöglich macht, zum Abendmahl admittiren, benn es ift an fich feine Gunde, Unwürdige zum Abendmahl zuzulaffen; es ift bas nirgend verboten; die Worte Matth. 7, 6. geben nicht auf das Abend= mahl; Christus selbst hat ja ben Judas zum Abendmahl zu= gelaffen; die Verweigerung des Abendmahls folgt nur aus ber Liebespflicht, ben Unwürdigen von dem Effen gum Gericht abzuhalten, und aus ber Pflicht, bas Bofe zu verhüten, bas ber Unwürdige thut, wenn er ift; aber das Reichen bes Abendmable an ben Unwürdigen an fich ift nicht Gunbe; um nun jenen Pflichten zu genügen, mag ber Paftor, wenn ein Consistorialtirchengericht ba ift, foldes fragen und nach bessen Bescheid thun; ift aber ein foldes nicht ba, ober giebt basselbe einen ungenügenden Bescheid, so mag ber Paftor ohne Gunde den Unwurdigen gulaffen, wenn er ihn nicht noch burch "Kliden" abhalten fann2). Diese Gage, immer wieder= holt, waren natürlich gang geeignet, die Paftoren zu vermögen, daß sie auf jeden Versuch, das alte Beichtwesen wieder in feine rechte Ordnung zu bringen und feine Mängel zu beffern. von vorn herein verzichteten. Und an biefe beiden Gäte fnüpfen fich bann die speciellen Rathschläge wegen bes nöthig und zuläffig erachteten "Flickens": Erftens foll ber Paftor, wenn "Zweifelhafte" zum Abendmahl geben wollen, biefelben bitten und vermahnen, daß sie felbstwillig vom Abendmahl gurudträten; abweisen fann er fie bei bem jegigen status nicht; aber er foll fie vermahnen, daß fie felbst davon bleiben. Die lutherische Kirche hatte Alle, beren Unbuffertiakeit nicht thatfächlich vorlag, vermahnt, zum Abendmahl fleißig zu geben. er ließ Alle, an benen ber Paftor "feine rechte Probe und Renntniß ber Wiebergeburt" fant, alfo nach pietistischen

<sup>1)</sup> Bebenken I, im Anhang, G. 217.

<sup>2)</sup> Ebendaf. I, im Anhang, S. 251. und an vielen Stellen.

Boraussetzungen bas Gros ber Gemeinden bringend bitten, nicht zum Abendmahl zu geben. Natürlich hat Diefer Rath auf den Abendmahlsbesuch gewirft, wie die befannten Prebigten, daß man aus dem Kirchgehen feine Gewohnheit machen muffe, auf bas Rirchgeben: Die Zweifelhaften find ob dieses Rathes nicht würdiger zum Abendmahl gegangen, aber fie find je langer je mehr gar nicht hingegangen. Wenn nun aber ein "Zweifelhafter" fich burch folden Rath zum Burudtreten nicht bewegen laffen will, fonbern bas Abend= mahl begehrt, fo fann ibm's ber Paftor nicht versagen, aber er foll bann fein Gewiffen baburch falviren, bag er ihm bie Absolution conditionate ("wenn Du Reue und Glauben haft, fo -") fpricht'). Die lutherische Rirche hatte Dem, beffen Unbuffertigfeit nicht thatsächlich feststand, die Aufrichtigkeit feiner Beichte nicht angezweifelt; fie batte ibn verwarnt, baß er Reue und Glauben haben muffe, wenn ihm nicht bie Ab= folution zum Bericht werden folle; aber wenn er bennoch bei feinen guten Worten blieb, hatte fie ihn absolvirt unbedingt, ernstlich, wie Gottes Wort. Dabei blieb Beides falvirt, bas Gewiffen des Paftors wegen nicht verfaumter Bermahnung an dem Beichtfind, und die volle Bedeutung der Absolution. Spener's bedingte Absolution ftellte dem Beichtfinde Die Cache nicht anders, benn ber wirklich Zweifelhafte kam auch über Die bedingte Absolution hinweg; wohl aber verlette Diefelbe die Bedeutung ber Absolution; es war, was Luther ben "Fehlschlüssel" genannt batte.

Aehnlich liegt es mit Spener's Rathschlägen hinsichtlich ber Kirchendisciplin. Er tadelt an berselben, daß sie in ein weltliches Strafspstem ausgeartet sei; er meint, diesen Uebelsstand nur durch Ueberweisung derselben an Gemeinde und Gemeindeälteste heben zu können; da er aber letztere nicht herzustellen vermag, so urtheilt er denn: Wenn es mit der Kirchenbuße noch "im alten Stande" wäre, so würde es ja ganz unzulässig sein, dieselbe in ein Gelderlegniß umzus

<sup>1)</sup> Ebendas. I, 197, I, im Anhang, S. 207. II, 26. IV, 570.

wandeln, aber "wie es jett mit ber Sache ftehet, nachtem es eine Strafe worben ift, fo moge biefelbe nach Befinden bes Judicis und der Umftande in eine mulctam pecuniariam verwandelt werden ')." Gerade fo beantwortet er die Frage: ob man wohl einem Vornehmen nachlaffen könne, daß er die verwirfte Rirchenbuffe nicht öffentlich in ber Rirche, sondern privatim in einem Saufe vor Paftor und Zeugen leifte? Wenn, meint er, bie Sache in ben alten Terminis ftanbe, ginge es ja nimmermehr; aber ba fie nun boch einmal eine Strafe geworben fei, fo ftebe nichts Wefentliches entgegen, ja es empfehle sich sogar, ba ja ber Vornehme burch bie Deffentlichkeit viel mehr als ber Geringe gestraft werbe 2). Natürlich konnten folde Rathschläge nur bazu führen, baß bie Rirchenbuße nur immer mehr als Strafe behandelt wurde. Er geht benn auch so weit in diese Auffassung binein, baß er meint, ber Kirchenbuße, weil sie boch nur eine weltliche Strafe sei, könnten auch Glieber einer andern Confession. bie in Mitten einer lutherifchen Gemeinde lebten, unterworfen werden 3). Weiter läßt fich allerdings die Verderbung der Rirchenbuße nicht treiben. Nur bedingt er fich aus, daß, wenn man fo die Kirchenbuße als Strafe behandele, man bann bei berfelben die Abfolution nicht im Ramen Gottes spreche und auf die Bergebung der Gunden erftrecke, sondern "daß es blog bleibe bei einer Absolution in dem Ramen ber Rirde, daß dieselbe bie Beleidigung, die ihr zugefügt worden, bem Abbittenden, fo viel an ihr ift, nachlaffe, und fie nicht weiter ahnden, hingegen ihm ferner Gnade von Gott gu erbitten trachten wolle 4)" - wodurch denn der Rirchenbuße ber lette Rest firchlichen Characters genommen war.

Es bedarf keiner Queführung, daß diese Borschläge zur Behandlung des Bestehenden nicht geeignet waren, die Mängel bieses Bestehenden zu heben, vielmehr diese Mängel erst recht

<sup>&#</sup>x27;) Ebenbaf. I, im Anhang, G. 285. ff.

<sup>2)</sup> Ebendas. I, im Anhang, S. 288.

<sup>3)</sup> Ebenbaf. I, im Anhang, S. 283. ff.

<sup>4)</sup> Ebendaf. I, im Anhang, S. 285.

verfestigen und so die Eristenz bes Bestehenden untergraben mußten. Eben dahin führen nun auch seine auf Einführung neuer Praxen berechneten Vorschläge.

Wie und zu welchem Erfolge er bem alten Beichtverbör die perfonliche Unmelbung der Communicanten substituiren wollte, haben wir schon gesehen. Aber an noch viel mehreren Punkten stellte er neben die alten Ginrichtungen bes Beicht= wefens neue Einrichtungen, welche naturgemäß bie alten verdrängen mußten. Go begunstigte er es - wir werden unten bei Erzählung bes Schabeschen Falles bie Beispiele finden - wenn Paftoren die Ginrichtung trafen, baß fie, ebe fie zur Privatbeichte schritten, erft alle Confitenten vor ben Altar treten ließen, ihnen eine Beichtrede hielten, und eine allgemeine Beichte und Absolution sprachen, und bann erft Die Einzelnen in ben Beichtftuhl kommen ließen gur Privat= beichte. Da behielt er formell die alte Privatbeichte bei, weil fie einmal firchenordnungsmäßig und ben Gemeinden nicht mit Einem Male zu nehmen war, aber er ftellte bas fie ver= brangende Neue baneben auf. Naturlich ichob mit ber Zeit Dies Neue jenes Alte an Die Seite, da ja Dies Neue bequemer war, und da ja alle "rechtschaffenen" Prediger gern die Privatbeichte los sein wollten. - Ferner brang er wieder und wieder barauf, daß die Wahl des Beichtvaters frei sein folle. Die lutherischen RDD, hatten bie Gemeinden wegen ber Absolution und Communion an ihren Parochus gewiesen, und die subjectiv willführliche Wahl eines anderen Beicht= vaters nicht gestattet: es war sonft keine Disciplin zu hand= haben, die Unabhängigkeit ber Wirkung ber Abfolution und bes Sacraments von ber Bürdigkeit ober Unwürdigkeit bes Paftors gestattete es, es biente, die Objectivität diefer Sand= lungen, d. h. daß da Gott mit uns handelt und nicht ein Menfch, ins Licht zu ftellen. Spener ift nun gang anderer Meinung: es liegt boch fo Großes baran für bie Frucht bes Umtes, baß Beichtfind und Beichtvater ein rechtes Bertrauen zu einander haben; es wird doch bas Gemuth ber Beicht= finder badurch so viel beguemer bereitet; es wird doch so viel

mehr bei bem Beichtkind gewirkt, wenn es zu bem geht, beffen Dienst es zur Rührung seines Bergens fraftiger bei fich fühlet; bas Mißtrauen gegen ben Paftor verftört boch in folchem heiligen Acte bas Gemuth bes Beichtkindes fo leicht; ba nun überbem die Bertheilung ber Gemeinden in Parochieen nicht divini fondern humani juris ift, fo follte man eine ziemliche Freibeit barin verstatten, bag Reber feine Erbauung ba fuchen moge, wohin ihn feine Anmuth truge, und bies nur bann hindern, wenn sich Jemand durch Aenderung bes Beichtvaters ber Disciplin entziehen wolle'). Nun, bas Kuren und Wählen unter ben Versonen ber Pastoren baben wir seitbem reichlich überkommen, aber daß badurch bie Bucht befördert, ober baß dadurch das beichtväterliche Verhältniß confolidirt worden wäre, wird man nicht fagen sondern nur flagen fönnen, daß über dem Laufen nach den Personen meistens die Gine rechte Person nicht gesucht noch gefunden wird. - Ferner fampft Spener gegen die Beichtformeln: man follte boch wünschen, baß Jeber sein Berg mit feinen eignen Worten ausschütten fonne 2). Und gewiß kann die Beichtformel nur ben Ginn haben, daß sie Dem, ber sein Berg nicht mit eignen Worten ausschütten fann, bafür ben richtigen Ausbruck gebe, in welchen er fein Berg bineinlege, und welcher ihn zugleich be= lebre, mas er im Bergen haben muffe um richtig zu beichten. Co aber stehen bie meiften Menschen in ben Gemeinden. Und daher hat denn die Polemif Spener's gegen die Beicht= formeln auch nicht babin geführt, daß nun Alle ihre Bergen mit eignen Worten ausschütten, sondern nur babin, daß man bie alten firchenordnungsmäßigen richtig gestellten Beicht= formeln verlassen, und neue in lebung gebracht bat, die nicht richtig gestellt find, feine rechte driftliche Beichte enthalten. und barum auch bie Gemeinden nicht recht lehren wie man im Bergen beichten muffe. - Spener wollte Die Privatbeichte

<sup>1)</sup> Ebendas. I, im Anhang, S. 205. 207. IV, 194, 486-488. Lette Bebenken I, 425.

<sup>2)</sup> Lette Bebenfen III, 445.

nicht abgeschafft wissen, weil er den Widerstand in ben Ge= meinden und bie üble Nachrebe fürchtete, bie ihm und feinem Unbang beshalb gemacht werden möchte. Biele ber "treuen" Prediger, benen ber Beichtftuhl als eine Marterbant erscheinen wollte, griffen zu und schafften die Privatbeichte auf eigne Autorität ab; aber Spener rieth, wenn er ce erfuhr, jedes Mal auf das Dringenofte davon ab 1). Aber das wünschte und empfahl Spener, bag benjenigen einzelnen Gemeinde= gliebern, welche Freiheit wegen lieber nicht zur Privatbeichte geben sondern sich ber allgemeinen Beichte und Absolution gebrauchen möchten, Solches erlaubt wurde. Das Gerebe ber pietistischen Pastoren von der Marterbank des Beichtstuhls brang natürlich auch in die pietistischen Kreise ber Gemeinben, und sie fingen auch an Gewissensbedenken gegen bie Privatbeichte zu haben. Es war freilich, wie auch Spener felbft zugiebt, nicht recht abzusehen, wie vollends des Ge= meindegliedes Gewiffen durch die Privatbeichte beschwert wer= ben follte; aber Spener hatte bennoch Respect vor biesem felbstgeschaffenen Gewissen. Bald waren es auch nicht mehr Die Pietisten allein, die wenigstens in Ehrlichkeit wenn auch in Täuschung ihr Gewiffen gegen bie Privatbeichte vor= schütten, sondern auch die Libertiner, die es ja je und je in ben Gemeinden giebt, griffen bies bereitwilligst auf, um ber Bucht, die immerhin in der Privatbeichte lag, zu entrinnen. Spener felbst erkannte bies, und fagt: "Die Beicht bloß dabin frei zu geben halte ich in gegenwärtigem Stand ber Rirchen bodift ichadlich; benn ba ich guten Geelen die Freiheit von ber Laft gonnete, ware boch ber Schabe, baß auf die Art robe Beltfinder vollende ben Baum, bamit fie etlicher Maagen noch zurückgehalten werden, abwürfen, viel größer, als ber Rute bei Jenen". Aber nichts besto weniger fahrt er fort: "Aber aut hielte ich's, cognita causa die Freiheit leichter zu verstatten": benjenigen Seelen, bei benen bas Ansehen bes Migbrauche ber Privatbeichte einen Efel erwedet, mare boch

<sup>1)</sup> Lette Bebenken I, 555. 559.

Die Freiheit von berfelben zu gonnen'). Aber wie follte man ermitteln, ob die Freiheit von der Privatbeichte in Chrlichkeit bes Bergens ober aus Scheu vor ber Bucht begehrt werbe? Svener selbst bat in bem Schabeschen Kall die Freiheit von ber Privatbeichte ben Libertinern bewilligt. Nachber bat man allenthalben verordnet, daß mit den Gemeindegliedern je nach ihrem Bunsch und Begehr die Privatbeichte ober bie allge= meine Beichte gehalten werden solle. Die Folge ift bann ge= wesen, daß die Privatbeichte gang bei Seite geschoben ift. Aber ob nun die Gewissen wirklich besser berathen sind? -Endlich ist noch bes Beichtgeltes zu erwähnen. Wir haben oben gesehen, daß und wie unsere Kirche basselbe beibehielt. Aber ichon vor Spener batte fich manche Stimme erhoben, ber basselbe nicht zusagte. Spener greift biese Sache mit großer Lebendigkeit auf. Er weiß nicht zu behaupten, daß bas Beichtgelb an sich etwas Uebles fein follte; aber es ist Dielen ärgerlich, hat bofen Schein, es wird manche Andacht badurch verftört; es wird auch gemigbraucht, benn zuweilen bruden die Paftoren die Armen bamit, und zuweilen wollen fie gar bas Abendmahl nicht eber reichen, als bis ber Beicht= pfennig bezahlt ift. Darum ware gut, bag es abgeschafft wurte. Leider geht bies nicht, ba manche Paftoren es wirt= lich an ihrem Ginkommen nicht entbehren können. Aber die Pastoren sollten es ben Armen erlassen, es niemals fordern, sondern stets als ein freiwilliges Geschenk behandeln, auf alle Weise zeigen, daß es ihnen ein Etel sei, die wohl fituirten Paftoren follten es gar nicht nehmen, anders gestellte Paftoren aber follten fich bemühen, es burch Bertrag mit Patronat und Gemeinde abzulösen, entweder so daß ber Paftor wie der Arzt zu Neufahr honorirt, oder, noch beffer, bag es in eine andere fixe Abgabe Seitens ber Gemeinde an ben Paftor vermandelt würde?). Da man sich in unseren Zeiten wohl nachaerate

<sup>1)</sup> Bedenken I, 185. Lette Bebenken, II, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bgl. Bebenken I, 639. 1, im Anhang, S. 311-314. 318. IV, 573. Lette Bebenken I, 606-610. Walch a. a. D. II, 487. V, 861. bis 886. Augusti a. a. D. IX, 212. ff.

überzeugt hat, baß solche an Dienstleistungen bes Umtes sich knüpfende freie Gaben an den Diener bes Wortes ihr Gutes haben, daß sie dem Gemeindegliede Gelegenheit geben fich bem Paftor erkenntlich zu beweisen, daß sie badurch das Berbaltniß bes einander Dienens und Belfens zwischen Paftor und Gemeindeglied freier gestalten, daß fie aus biefer und anderen Urfachen in manchem Betracht vor firen 3manges präftationen ihren Vorzug haben; fo ware die Sache an fich nicht ber Erwähnung werth, wenn fie nicht feit Spener über ein Jahrhundert lang mit einer Lebendigkeit verhandelt morben ware, die fich nur erklart, wenn man Folgendes bingunimmt: Indem man über bas Beichtgelo verhandelte, verhandelte man über die Beichte; indem man bas Beichtgeld als odios hinstellte, suchte man die Beichte als odios bingustellen; indem man die Abschaffung bes Beichtgelbes anstrebte, fuchte man bie Abschaffung ber Beichte. Und fo fam es, baß in der Zeit, als ein ordentlicher Professor ber Theologie mit ber fritischen Bermerfung eines biblischen Buches bebütiren mußte, ein Paftor nicht beffer glaubte zu Ehren fommen zu fonnen, als wenn er mit seiner Gemeinde bie Abschaffung bes Beichtgelbes fertig machte.

Aus dem Allen konnte — so viel liegt nun ohne Aussführung zu Tage — bei dem großen Einflusse Speners auf die Kirche nichts Anderes resultiren, als die allmählige Absschaffung des lutherischen Beichtwesens und die Umwandlung desselben in die reformirte Gestaltung desselben als sogenannte allgemeine Beichte und Absolution, so wie der gänzliche Versfall der Kirchendisciplin ohne allen Ersat. Aber Spener sollte noch erleben, wie sich dies einleitete. Es geschah dies in der bekannten Schade'schen Sache. In dem Verlaufe dieser Sache bildet sich der ganze Gang vor, den die Entwicklung des Beichtwesens in unserer Kirche nahm; und wir müssen daher dieser Begebenheit näher erwähnen.

<sup>1)</sup> Bgl. barüber Bebenken II, 143—175. Lette Bebenken I, 622 bis 624. II, 303. III, 390—394. Consil. lat. III, 790. Walch a. a. D. II, 475—479 V, 80—99. Schröch KG. seit ber Reformation VIII, 278. ff.

Johann Caspar Schabe, einer ber eifrigften Unbanger Spener's und burch ihn Pafter zu St. Nicolai in Berlin, hatte feit Jahren an Gewiffensbeangftigungen barüber, baß er so viele Zweifelhafte absolviren muffe, getragen, auch Mehreres über biefen Gegenstand geschrieben, und in biefen Schriften burch unbemeffene Meußerungen, namentlich burch die Meußerung "Beichtftuhl, Satansftuhl, Söllenpfuhl" manchen Anstoß gegeben, als er endlich im Anfange bes Jahres 1697, ohne mit Jemandem barüber zu reben, eigenmächtig die Privat= beichte abschaffte, seinen Confitenten nach einer Beichtrebe bie allgemeine Absolution sprach, und also die allgemeine Beichte einführte. Diefes Verfahren machte fofort großes Auffeben; die Eigenmächtigkeit fand bei feinen Freunden wie bei feinen Feinden laute Migbilligung; und Spener als fein Borgefetter unterfagte ihm fofort bas Fortfahren auf biefem Wege, ver= fuchte auch burch eine Predigt, in welcher er Schabe's Ver= fahren migbilligte, aber eine milbe Beurtheilung besfelben Seitens ber Gemeinde zu vermitteln fich bemuhte, ben Sturm zu beschwichtigen. Aber als Schade barauf zwar bem Inhibitorium Spener's Folge leiftete, jedoch nun gar nicht Beichte hielt, gingen feine Bibersacher, bie theils aus Gegnern feiner pietistischen Richtung, theils aus eifrigen Lutheranern bestan= ben, an die durfürftliche Regierung mit einer Vorftellung bes Inhalts, daß Schade angehalten werden moge, entweder in firchenordnungsmäßiger Beife Beidte zu halten, ober feine Demission zu nehmen. Der durfürftliche Sof, ber fich gerade in Preußen befand, wurde ihm wohl die lettere gegeben haben, wenn nicht ber Berliner Stadtrath gunftig für ihn berichtet, und eine Angabl Burger für ihn intercebirt batte. Co ward eine Commission, bestehend aus neun durfürstlichen Rathen lutherischer Confession, bem geiftlichen Ministerium und bem Stadtrath, bestellt, Die Sache zu untersuchen. Bor biefer Commission erschienen nun am 17. März 1697 zuerft vier Stadtverordnete und acht Abgeordnete ber Gewerke, und brachten burch einen Sachwalt ihre Befchwerde gegen Schabe vor; barauf vertheidigte fich Schade perfonlich; und die Sache

schien einen guten Ausgang zu gewinnen, als unvermuthet eine Angahl Bürger vor ber Commission erschien, und burch ihren Sachwalt anbrachte: fie batten in die Rlage gegen Schabe nicht gewilligt, mußten ihm vielmehr bas Zeugniß eines rechtschaffenen Seelforgers geben, hofften auch, bag er fich rechtfertigen, und, wenn er in seinem Berfahren etwas gefehlt, daß es ihm vergeben werben werbe; übrigens aber feien fie außer Stande, funftig ben Beichtstuhl wieder zu be= treten; fie hatten vordem aus dem Beichtstuhl einen Abgott gemacht und geglaubt, bag man ohne Beichtftuhl und Dhrenbeichte feine Bergebung ber Gunben erlangen fonne, nachdem fie nun aber informirt feien, daß wohl Beichte und Abfolution in ber Rirche bleiben muffe, daß es aber hiezu bes Beicht= stuble und ber Obrenbeichte nicht bedurfe, feien fie in ihrem Gemuth beunruhigt, und baten baber, ba die Paftoren fie fonst ohne Privatbeichte nicht zum Abendmahl zuließen, ihnen zu gestatten, daß sie nach Befinden sich ber Privatbeichte gebrauchen, oder auch ohne vorhergegangene Beichte jum Abend= mabl geben könnten, wie ja auch Chriffus fein Abendmahl ohne diefelbe eingesett habe, und auch Luther Goldes für statthaft gehalten. Diese, zugleich schriftlich auch bei ber dur= fürstlichen Regierung eingebrachte Petition erregte in ber Commiffion große Bestürzung. Niemand hatte vorher bavon gehört, bag folde Gebanken und Gewiffensbedenken in den Berliner Gemeinden ftattgefunden hatten. Es lag auch nur zu flar vor, daß diese Petenten keineswegs blos aus Golden be= ftanben, bie im Uebrigen ber Richtung Schabe's folgten. Spener felbst redet in einer gleich zu erwähnenden Prediat. bie er biefer Sache wegen hielt, biefe Partei fo an: "Sind aber nicht Biele unter euch, da bei Allen zwar der Borwand ift, daß die Einschränkung ber driftlichen Freiheit bas Ge= wiffen verlete, bei benen aber wahrhaftig in dem Grund ihrer Seelen biefe Urfach nicht ift; sondern wie etwa ihr Leben nichts von einem ernftlichen Chriftenthum vor fich zeigt, also ift Solden in ber Beicht Nichts zuwider, als weil zu= meilen aus Gelegenheit ber Beichte von gewiffenhaften Dre=

bigern ihnen bes Lebens wegen mag zugesprochen werben, daß sie auch beffen los kommen wollen, damit ja kein Prediger Gelegenheit habe, ihnen die boch so nöthige Erinnerung zu thun?" Es hatten fich eben die Libertiner an die die Freiheit von der Beichte suchenden Pietisten angeschloffen. Die Commission begnügte sich natürlich, die Petition entgegen zu nehmen, und in ihrem Berichte nebst ben Botis ber einzelnen Commissionsalieder böchsten Orts vorzulegen. In biesen Botis war nun aus einander gelegt, mas für und mas gegen die Gewährung ber Petition zu sprechen schien. Rach dem Berichte Spener's, der ja felbft Mitglied ber Commiffion mar, ward gegen bie Gewährung bes Gesuchs geltend gemacht: bie burch bie Rirchenordnungen und die Bekenntnißschriften vorgeschriebene Privatbeichte gelte, so lange nicht die Kirche sie aushebe; es wurden durch Bewilligung ber Freiheit von berfelben Biele geargert, allenthalben großes Auffeben erregt, in Berlin die Gegenpartei Schade's erbittert, großer 3wie= fpalt auch im Ministerium felbst hervorgerufen werden; im Sinblid auf folde brobende Uebel follten die Petenten aus Liebe zu ben Brübern fich ber von ihnen begehrten Freiheit begeben, um so mehr da es sich boch nur um ein Adiaphoron handle, und ba man boch eingestehen muffe, bag mindeftens für die Beichtfinder in der Privatbeichte nichts die Gewiffen Berftridendes liege: überbem fei zu beforgen, baf bie Freigebung ber Beichte einigen wenigen guten Geelen ben Genuß bes Abendmahls freudiger machen, bagegen vielen Ruchlofen nur zur Bermeidung aller und auch der letten Bucht dienen werde; benn daß muffe man zugeben, daß diese Freigebung zur Abhaltung der Unwürdigen, worauf boch Alles ankomme, gar Nichts beitragen, vielmehr biefelbe nur noch mehr verhindern könne; aus dem gangen lande würden die Leute, und sonderlich die von Adel, fommen und für fich eine gleiche Freiheit begehren; benn, wenn man ben Spruch Luthers anwenden wolle, baß Die Privatbeichte für bie unberichteten und groben Leute, und Die Freiheit davon für die wohlberichteten gehöre, fo werde Jebermann zu ber letten Gorte gerechnet fein wollen.

Dagegen schien nun aber für bie Gewährung bes Gefuchs Folgendes zu fprechen: Die nicht vom Berrn eingesetzte, nur als ein Abiaphoron anzusehende Privatheichte burfte boch nicht eine Laft ber Gewiffen werben, zumal man auch in etlichen anderen tutherischen Rirchen (Strafburg) fich mit einer Bor= bereitung und allgemeinen Absolution begnüge; Die Bahl ber Petenten sei groß, und man durfe fie nicht überhören, ba fie fich auf eine von Chrifto habende Freiheit beriefen, und ohne Eigenmächtigkeit sich an den Summus episcopus wendeten; fie batten manche Meußerungen Luther's für fich, fennten biese Aeußerungen und wurden es schwer ertragen, wenn man sie im Widerspruche mit benfelben behandele; es sei ihnen boch einmal eine Gewiffenslaft und ftore fie in ber Andacht, baß fie zur Privatbeichte genöthigt wurden, und baß fie ba meiftens von den Predigern fo tractirt wurden, als mußten sie jedes Mal erst im Beichtfiühl aus Kindern bes Borns Rinder ber Gnaden werden und erft ba Bergebung ber Gunben erlangen, während boch bas Gewiffen Diejenigen, welche in fteter Buge und Glauben einhergingen, gang anders ver= sichere; sie verlangten ja auch nur für sich Freiheit von ber Privatbeichte, während biefelbe Anderen, Die berfelben be= gehrten, verbleiben könne; ähnlich habe man ja auch ben Exorcismus in ben brandenburgifchen ganden gur Beliebung ber Gemeindeglieder verstellt; Berweigerung könne die Petenten jur Salostarriafeit, jur Absonderung, jur Bermeibung ber Communion, zu ben schlimmften Diffibien treiben; gebe man Die Privatbeichte frei, fo fonne auch Schabe fein Umt wieder verwalten. Auf Grund biefer Bota beschloß die durfürstliche Regierung, einstweilen die Antwort an die Petenten auszu= feken, und gab bagegen bem geiftlichen Ministerium auf, mit Borfchlägen barüber hervorzugeben, wie bas Beichtwefen in Berlin zur Bufriedenheit Aller eingerichtet, und wie namentlich bas Beichtgeld, bas fo vielen Anstoß gebe, in eine andere Abaabe vermandelt werden moge. Man hoffte, Die Sache folle fich verbluten. Inzwischen fehrte der durfürstliche Sof nach Berlin gurud, und es , zeigte fich balb, bag berfelbe gu

ber Verstattung ber Freiheit inclinire." Seit ber durfürftliche Bof zur reformirten Confession übergetreten mar, und seit er Besitzungen in ben Rheinlanden erworben hatte, hatte er vorsichtig aber entschieden stets bas Riel einer näheren Bereinigung feiner lutherifden und reformirten Unterthanen verfolgt, und babei mit großer Umficht fein nächstes Augenmerk auf die differenten Kirchengebrauche gerichtet, namentlich bie lutherifden Rirdengebräuche burd "Berftattung ber Freiheit" wankend gemacht. Go war es mit bem Erorcismus geschehen; fo follte es bei biefem willkommenen Anlag mit ber Privat= beichte geschehen. Um so weniger natürlich ließ die die Freiheit begehrende Partei sich beruhigen. Vielmehr ging jest aus bem Schoofe berfelben eine Schrift "Apostolischer Bericht und Unterricht von Beichte und Abendmahl" hervor, in welcher die Beichte und Absolution in ber Beise behandelt murbe, in welcher ein Jahrzehend später allgemein die Freigeister Dippel, Edelmann und Conforten fie behandelt haben. in welcher bas Predigtamt verworfen, die Beichte und Ab= solution ein "babylonisches Monstrum und Ungeheuer, vom närrischen Menschenhirne ersonnen" genannt, bas Abendmahl als bloges Gedächtnismahl, in welchem man nicht Bergebung ber Gunden empfange, hingestellt wurde. Es legte fich in ber Schrift zu Tage, mas in ber "bie Freiheit suchenden" Partei das Agens geworden war. Spener predigte am 19. Sonnt, nach Trin. 1697 bagegen, flar, richtig, beruhigend; alle Wohlmeinenden ließen sich auch beruhigen; aber die "bie Freiheit suchende" Partei nicht mehr. Schabe ftarb inmittelft im Commer 1698, aber die die Freiheit suchende Partei fuhr in immer neuen Petitionen fort. Da meinte Spener, man muffe, um größere Mergerniffe (es waren bereits Etliche aus diefer Partei, febr bezeichnend, zur reformirten Gemeinde in Berlin übergetreten; und man fürchtete weitere Austritte) ju verhüten, nachgeben; und es erschien nun unter bem 16. November 1698 eine durfürftliche Resolution babin: Die Privatbeichte folle für Diejenigen, welche biefelbe munichten. verbleiben, jedoch follten die Prediger stets, ebe fie jum Beichtsigen fdritten, allen Confitenten zusammen aus bem Altar zu befferer Vorbereitung ber Communicanten einen allgemeinen Beichtsermon halten; Diejenigen aber, welche bie Privatbeichte nicht möchten, wenn fie nicht eines ärgerlichen Wandels überführt waren, folle man ohne Beichte gum Abendmahl zulaffen, nur follten Diese gehalten fein, fich in ber Woche vorher, ebe sie communiciren wollten, bei einem Prediger anzumelden und sich auch bei jenem allgemeinen Beichtsermon einzufinden. Das Mittel, die Sache ins Belieben zu ftellen, mar flug: Niemand hatte fich zu beschweren, Jebem geschah sein Wille. Freilich, man fprach anfangs in und außer Berlin viel bavon, und einige Prediger in Berlin wollten fehr ungern an biefe Praxis à deux mains; es gebrauchten sich auch ber "Freiheit" anfangs fehr Wenige; aber es "ift nicht allein bei ber Berordnung geblieben, fondern es leget sich Alles allgemach." Und es that seine Wirkung: die Privatbeichte, zwischen die Anmeldung beim Paftor und die allgemeine Beichte als eine den Liebhabern alter Borurtheile (ben antiqui moris zelotis, wie Spener fagt) gemachte Concession hineingestellt, verschwand allmählig; die Unmelbung beim Paftor, die ja nicht burchzuführen war, verschwand auch ober kam auch nie recht in Uebung; und die allgemeine Beichte blieb allein übrig.

Da ist der ganze traurige Gang vorgebildet, den die Sache weiter nahm: Der Pietismus "suchte die Freiheit" von der Privatbeichte; der Nationalismus, die Aufslärung schloß sich mit ganz anderen Tendenzen und aus ganz anderen dogmatischen Gründen diesem "Freiheit suchen" an; die Leiter der Kirchen gingen halb aus Sympathie, halb aus Concession und Furcht, hie und da auch aus Politif darauf ein; man stellte erst das alte Beichtwesen und die neuen Mittel zur beliedigen Auswahl, und schaffte dann das alte lutherische Beichtwesen von Land zu Lande ab, um dafür das reformirte Beichtwesen einzutauschen, das weder die Dienste des alten Beichtwesens thut, noch die Desiderien Spener's befriedigt. Wir können furz sein, indem wir an die hergehörigen geschichtlichen Data erinnern.

Der Wiberstand, welchen die Orthodoxie ber Spenerschen Bewegung im Gangen entgegensette, erftredte fich allerdings auch auf ben einzelnen Punkt ber Privatbeichte. Die Witten= berger Facultät, Löscher, Calov u. f. w. berücksichtigen in ihren generellen Angriffen auf ben Pietismus auch biefe Specialität; ber Schabesche Borfall gab bann Gelegenheit, Diesen besonderen Dunkt in besonderen Streitschriften zu erörtern: Deutschmann, Bächtler, Bernsborf, Neumeister und Undere vertheidigten die Privatbeichte gegen Schade und Spener'). Aber was man von den Apologieen lutherischer Lehre und lutherischen Lebens, welche bie Orthoboxie gegen ben Pietismus lieferte, im Allgemeinen mit Bedauern fagen muß, das gilt auch von ihrer Bertheidigung ber Privatbeichte insbesondere. Man fann vollständig anerkennen, was Männer wie Calor und löscher in ihrem Kampfe gegen ben Pietismus bewegte. Man muß bies sogar anerkennen, wenn man nicht wider die Wahrheit fündigen und fich ber Schuld, welche bie Theologie seit anderthalb Jahrhunderten durch gang falfche Beurtheilung dieser Männer auf sich geladen bat, mit theil= haftig machen will. Man muß ihnen namentlich Recht geben, wenn sie durch die Vorschläge und Praxen Spener's und ber Seinen die Privatbeichte, die Objectivität ber Absolution, die Bedeutung bes Predigtamtes, ber Schluffelgewalt und ber Umtszucht verkannt und gefährbet finden, wenn fie biefe Dinge gegen die Spener'schen neuen Mittel vertheibigen. wenn sie biese neuen Mittel für unverträglich mit bem geschicht= lichen Bestande ber lutherischen Rirchen und für hinneigungen zu reformirtem Wesen erklären. Aber man barf sich nicht verhehlen, daß die Orthodoxie in diesem Kampfe stets und allenthalben nicht bloß in der Form, sondern auch im Inhalt über die Schnur bieb. Sie batte felbft bereits die Ginficht bavon verloren, worauf es ankam, und was zu vertheidigen. festzuhalten war. Go begnügte sich z. B. Deutschmann nicht. Die Privatbeichte als rechtes und richtiges und beilfames

<sup>&#</sup>x27;) Bgl. Wald. a. a. D. II, 476 V, 94. ff.

Institut ber lutherischen Kirche festzuhalten und zu zeigen, daß es eben nur richtig gehandhabt werden muffe, um von allen Migbräuchen frei zu fein, und einen Gegen zu ichaffen, ben keine andere firchliche Form bes Beichtwesens schaffen konnte; sondern er trat ben Beweis an, daß die Privatbeichte, wohlgemerkt nicht allein die Privatabsolution, sondern auch Die Privatbeichte, und zwar nicht bloß nach ihrem Befen, sondern auch nach ihrer Form göttlicher Einsetzung sei, daß fie fich durch die ganze Schrift hindurch finde, daß Gott schon im Paradiese ben Abam und die Eva in den Beichtstuhl genommen habe. Natürlich verlor immer durch folche zu weit greifenden, Riemanden überzeugenden Beweise bie ju ver= theidigende Sache. Dazu kam ber sich auch schon in diesem Einen Beispiele aussprechende boctringire Character Dieses Bertheidigungssystems: es fehlte da jedes Aufzeigen der practischen Momente ber zu vertheibigenben Sachen, jedes Beziehen berfelben auf bie menschlichen subjectiven Bedürfniffe; nach biefer Seite bin war ber Pietismus feinen Wegnern weit überlegen. So hat die Orthodoxie die Privatbeichte u. f. w. nicht geschütt.

Im Gegentheil gingen die Schüler Spener's bald weit über ihn hinaus. Spener hatte die dogmatischen Lehren der lutherischen Kirche, welche ihrem Beichtwesen zum Grunde liegen, ziemlich unverrückt festgehalten; er hatte sogar die collative Kraft des göttlichen Wortes in der Absolution sestgehalten, wenn gleich sie dadurch abgeschwächt, daß er in calvinissirender Beise die Absolution nur an dem Bußfertigen wirksam sein ließ. Lange dagegen in seinem Antibarbarus bestreitet die collative Kraft der Absolution schon durchaus: sie sei specialis evangelii annunciatio, aber nur Verkündigung, nicht Mittheilung. Daneben trieben sich unter den Pietisten allerlei confuse Lehren um. Schon bei Spener's Lebzeiten tauchte die Lehre auf, daß ein Pastor nicht absolviren könne, wenn er nicht den heiligen Geist habe — womit die

<sup>1)</sup> Walch a. a. D. II, 486. V, 858 ff.

Absolution gang von ben Gnabenmitteln abgeloft war. Ein Prediger Beerensprung ju Taubenheim nahm die Unficht Grofigebauer's wieder auf: daß, fo lange die Wiedergebornen in ihrem Glauben beharrten und fich alfo in ber Gnabe Gottes befänden, ce bei ihnen feiner Absolution bedürfe. Mit folder Berwerfung ber Beichte und Absolution in ber Lehre ging die Praris Sand in Sand: ber Borgang Schabe's fand Nachahmer; ein Prediger Carl in Osnabrud ichaffte im 3. 1700 die Privatbeichte auf eigene Autorität ab, und ward abgesett). An diese Ausschreitungen des Pietismus schlossen sich bann bie Enthusiaften und Schwärmer an: Pietisten in Görlit verwarfen unter schweren gasterungen ben Beichtstuhl 2); Rosenbach nannte ibn "eine verfluchte Abgötterei und Gaufelei3)"; Tuchtfeld nannte Beichte und Abendmahl Satzungen, unter welchen ber Menschen Geelen gefangen gehalten wurden 4). Daran schlossen sich benn wieder bie schon mehr rationalistisch gefärbten Schwärmer Dippel 5) und Römeling6) mit eben folden Schmähungen ber Beichte und Absolution an. Man barf biefe Schwärmer nicht überfeben, benn die unterhöhlende Wirksamkeit, die fie in ben ersten Sahrzehnden bes 18. Jahrhunderts auf firchlichem Gebiete geübt haben, ift nicht gering anzuschlagen.

Neben diesen Angriffen, die das Beichtwesen von pietistischer Seite her erfuhr, ging aber bereits der Rationalismus mit ähnlichen Bestrebungen her, zunächst weniger in theoslogischen und kirchlichen als in juristischen und staatsmännischen Kreisen. Im J. 1701 veröffentlichte Gerhard Titius, Prosessor des Rechts zu Leipzig und einer der ersten Bertreter rationalistischer Tendenzen auf dem Gebiete der Rechtswissenschaft, eine Schrift "Probe des deutschen geistlichen Rechts",

<sup>1)</sup> Ebendaf. I, 790. ff. II, 479.

<sup>2)</sup> Ebendas. I, 1011. V, 424. ff.

<sup>3)</sup> Ebendaf. II, 763.

<sup>4)</sup> Cbendas. III, 849.

<sup>5)</sup> Ebendaf. II, 753.

<sup>6)</sup> Ebendas. II, 793.

in welcher er ben Sat verfocht, daß ein Prediger nicht befugt noch gehalten fei, einem offen unbuffertigen Gunder 21b= solution und Abendmahl zu verweigern; er vertheidigte auch biefe Schrift nachber noch in mehreren anderen Schriften. 3m 3. 1706 gab ber befannte Christian Thomasius, auch an biefem einzelnen Dunfte ber Bahnbrecher bes Rationalismus. ein "Bedonken über die Frage: wie weit ein Prediger gegen feinen Landesherrn, welcher zugleich summus episcopus ift, fich des Bindeschluffels bedienen könne?" beraus'), und behauptete natürlich, daß er sich besselben gar nicht "bedienen" burfe. In Diesen Schriften kommt eigentlich schon Alles vor, was der Rationalismus über und gegen Beichte und Abfolution, Schlüffelgewalt, Bindeschlüffel, Excommunication und Bann je vorgebracht bat: Binbeschlüffel, Bersagung ber Absolution, Versagung bes Abendmahle. Ercommunication und Bann werden identificirt und allesammt als "Bann" bezeichnet, um schon durch ben Namen zu schrecken; Dieser Bann ift von ben Juden und Beiden entlehnt und durch die Priefterschaft in die driftliche Rirde eingeführt; im Protestantismus aber ist er nur eine weltliche Strafe; ein Schluffelamt giebt es nicht, ber Bindeschluffel ift ein menschlich Werk; er kommt ben Landesfürsten fraft ihrer obrigfeitlichen Gewalt zu, und ift eine einzelne Strafart, Die fie nach Belieben andern ober abschaffen können; die Paftoren durfen daber Reinem, auch bem Unbuffertigen nicht die Absolution und bas Abendmahl versagen, denn die Pastoren baben nur die Aufgabe, inner= liche Reue und Bergensbesserung bei ihren Bubbrern gu

Den Anlaß dazu gab, daß die Prinzessin Elisabet Christine von Braunschweig-Wolsenbüttel dem Könige Karl von Spanien vermählt werden, und deßhalb zur römischen Kirche übertreten sollte. hiegegen batten die Hofprediger Niekamp und Knopf in Wolsenbüttel bei dem Großvater der Prinzessin, dem regierenden Herzoge Anton Ulrich von Braunschweig-Wolsenbüttel repräsentirt, und demselben mit dem Bindesschlüssel gedroht. Da ließ sich der Herzog von Christian Thomasius jenes Gutachten stellen, um mit demselben seine Hosprediger zu widerslegen. Bgl. Menzel, Neuere Geschichte der Deutschen, 1X, 490. ff.

erweden, was burch folde außerliche Strafe nicht geschieht, welche Strafe überbem nicht in die Bande von Privat= personen gebort, vielmehr von benfelben febr gemigbraucht werden wurde u. f. w. Seit ber Mitte bes 18. Jahrhunderts trat bann ber Rationalismus auch in die theologischen Rreise und burch fie in die Rirche über. Wir fonnen uns und unseren Lesern die Darlegung ber rationalistischen Gedanken über Beicht= und Rirchenzuchtwesen ersparen, ba man fie noch täglich auf ben Gaffen boren fann. Der Bucht mar er an sich nicht abhold, aber bas Kirchliche, bas Evangelische an ber Rirchenzucht wieder herzustellen, war natürlich seine Sache nicht; ba aber bie Rirchenzucht in ihrer bamaligen Geffalt gerade an bem Burudtreten bes evangelischen, geiftlichen Kactors frankte, so konnte fie unter ben Banden des Rationalismus nur völlig untergeben. Bei bem Beichtinstitut lag ber Schwerpunkt in ber Absolution, in ber Absolution aber in der Wahrhaftigfeit und Rräftigfeit des Wortes Gottes; ba nun ber Rationalismus ein Wort Gottes, zumal ein fraftiges nicht kannte, fo hatte die Absolution für ben Rationalismus gar feinen Ginn: bas Werk Gottes in ber Beichthandlung fiel für ihn weg. Um fo mehr, follte man meinen, hatte er nun die Beichte als bas Werk, bas wir in ber Beichthandlung thun, betonen follen: ihm mard ja Ber= gebung ber Gunden burch bie Reue und burch bie guten Borfage erlangt, Die ber Menfch felbst in fich erwedt und faßt. Aber es handelte fich ja in ber Beichte nicht allein um Reue und gute Borfate, sondern um Erflärung berfelben vor bem Predigtamt, und biefe konnte wieder fur den Ratio= nalismus keinen Sinn haben, ba die Absolution für ihn feinen Ginn hatte: nach. ben Anschauungen bes Rationalismus vergiebt ber Mensch fich seine Gunden felber, so oft er's nöthig bat. Nach bem Allen follte man nun glauben, ber Rationalismus wurde, als er herrschend war, bas Beicht= institut völlig und gang beseitigt haben. Indessen hat er bies an ben wenigsten Orten gethan. Der Rationalismus batte in der Zeit, da er in der Kirche gebietend und anordnend

aufzutreten vermochte, feinen Gis vorzugeweise in ber Weift= lichfeit; und es lag in ber Natur ber Sache, bag bie ratio= nalistische Geiftlichkeit bas Rirchengeruft boch möglichst auf= recht erhielt, weil sie sich sonft ihr eignes Saus abgebrochen hatte, und weil fie die wenigstens in traditioneller Beise immer noch in bem Alten fortlebenden Gemeinden in bofem Gewiffen fürchtete. Go hat ber Rationalismus die firchlichen Inftitutionen meistens ben äußerlichsten Formen nach fteben laffen, aber bafür geforgt, baß fie von driftlich firchlichem Inhalt möglichst entleert wurden. Da hatte er es nun auf bem Gebiete bes Beichtwefens leicht, fich ben pietistischen Bestrebungen anzuschließen. Diese waren je länger je ent= schiedener und allgemeiner babin gegangen, an die Stelle ber Privatbeichte und Absolution bie allgemeine Beichte und Absolution zu setzen. Das hat benn ber Rationalismus burch= geführt, zugleich aber die driftlichen Formeln berfelben, welche der Pietismus, wenn gleich burch conditionale Faffung der Abfolution abgeschwächt boch beibehalten hatte, in Formeln rationalistischen Inhalts verwandelt, und so basienige reine Richts erreicht, welches er wollte.

Wir haben nun nur noch fürzlich den Gang zu über= bliden, in welchem dies Alles sich auf dem practischen Boden bes Kirchenlebens verwirklichte.

Was die Kirchendisciplin betrifft, so hatte der Pietismus sich im Gewissen abgeängstigt, wie er die Unwürdigen von Absolution und Abendmahl abhalte, aber auch wegen dieser Gewissensängste sich mit dem Gedanken beschwichtigt, daß er es nicht ändern könne, weil er keine Presbyterien herzustellen vermöge. Die Rationalisten grämten sich dann auch nicht mehr darum, sondern hörten einsach auf, die Absolution, die Communion, die Pathenschaft, das kirchliche Begräbnis Jemandem zu versagen. Es blieb im Laufe des 18. Jahrshunderts von der ganzen Kirchendisciplin Nichts übrig als die zur bloßen Policeistrase heruntergesunkene Armesünderbank der Gefallenen, an der allerdings nicht viel mehr zu consserviren war. Sie ist denn in den letzten Jahrzehnden in

allen Landen entweder durch befondere Gesetze abgeschafft, oder in desuetudinem gekommen. Und im weiteren Berfolge sind dann auch in den meiften Landeskirchen die Consistorialskirchengerichte abgeschafft oder wenigstens in ihren Competenzen beschränkt worden.

Sinsichtlich bes Beichtwesens war ber erfte Schritt, baß man, bem oben erwähnten durbrandenburgifden Entscheid in ben Schabe'schen Sandeln folgend, junächst die Privatbeichte noch fteben ließ, aber baneben bie allgemeine Beichte und Absolution frei gab. 3m Königreich Preußen ward die ermähnte, im 3. 1698 für Berlin ergangene Berordnung im 3. 1733 auf die gange Mark Brandenburg ausgebehnt. Dem folgten bann bald gange Landeskirchen; und wo bies nicht geschah, ba führten einzelne Prediger es auf eigne Autorität ein, daß fie, ehe fie in ben Beichtstuhl gingen, vom Altar aus an alle Confitenten insgesammt eine Beichtrebe hielten, und am Schluffe berfelben eine allgemeine Beichte und Abfolution sprachen, barnach aber bie Einzelnen in ben Beicht= stubl nahmen. Und dem famen die nunmehr erscheinenden Privatagenden, welche bie Paftoren bereits nicht felten anftatt ber Kirchenordnungen ihrer Kirchen zu gebrauchen anfingen, zu Gulfe. Go giebt bas weithin gebrauchte fogenannte Staber Manuale v. J. 1710 bereits S. 504 ff. die vollständige Form einer allgemeinen Beichthandlung, vor ber barnach im Beicht= ftubl zu haltenden Privatbeichte zu gebrauchen. Natürlich erschien nach biefer allgemeinen Sandlung die bes Beicht= verbors beraubte Privatbeichte überfluffig: warum follte man, was man schon am Altar gehört hatte, im Beichtstuhl noch einmal boren. Daneben ging benn aber ein Zweites ber. Bir haben oben gesehen, daß nur sehr wenige der alten lutherischen Agenden die "Offene Schuld" haben. Bon bem Ende bes 17. Jahrbunderts an aber begann man, an ben bamals in lebung kommenden Buß = und Bettagen am Schlusse ber Predigt die allgemeine Beichte und Absolution sprechen zu laffen. Go schreibt es g. B. bie Agende für bie Altstadt Hannover v. J. 1717 vor. Dies übertrug man bann vieler Orten von den Bußtagen balb auch auf alle Sonntage, und ließ nach jeder Predigt die allgemeine Beichte und Absolution sprechen. Natürlich ließ auch bies die Privat= beichte als überfluffig erscheinen: warum follte man zum Beichtstuhl geben, wenn man alle Sonntage Die Absolution hörte. Dazu fam, daß, wie es der allgemeinen Absolution allerdings wesentlich ift, die Formeln dieser allgemeinen Absolution nicht absolut, sondern conditional lauten und die Retention mit enthalten mußten. Go entwöhnten fie bie Bemeinden von der absoluten Formel. An nicht wenigen Orten verband man auch Beibes. Go behält bie zwar nicht zu rechtlicher Geltung gekommene, aber für die Praxis fast burch= gehends maaggebend gewordene " Erläuterung ber Mecklenburgischen Kirchenordnung" v. J. 1708 zwar die Privatbeichte bei, aber verordnet daneben, daß alle Communicanten fich zuvor bei dem Paftor melden follen, daß vor der Privatbeichte jedes Mal ein Beichtfermon an alle Confitenten zusammen gehalten werben, daß alle Sonntage nach jeder Predigt bie allgemeine Beichte und Absolution gesprochen werden, daß aber die Prüfung der Communicanten, das Beichtverhör ab= geschafft sein soll.

Damit war benn aber der Weg zu bem zweiten Schritte, nemlich der directen Abschaffung der Privatbeichte geöffnet. Die Gestalt derselben verschrumpste in der Praxis immer mehr: Die Pastoren nahmen nicht mehr die Einzelnen sondern Abtheilungen der Communicanten in den Beichtstuhl, hielten keine Beichtunterredung mehr, sprachen ihnen die Beichte häusig vor, absolvirten auch wohl generell, so daß es factisch nichts Anderes als eine allgemeine Beichte in Abtheilungen und im Beichtstuhl war. Daran schließen sich denn seit dem letzten Jahrzehend des 18. Jahrhunderts die Edicte der Kirchenregierungen, welche die Privatbeichte geradezu abschaffen und in die allgemeine Beichte und Absolution verswandeln. Wir theilen einen Erlaß vom 27. November 1790, welcher die Privatbeichte in Mecklenburg beseitigte, vollständig mit, weil er mit wirklich großartiger Offenheit die treibenden

Anschauungen und Motive barlegt: "Die bisher in Unseren Landen noch übliche besondere Beichte scheint nur ein bloges Ueberbleibsel ber papistischen Ohrenbeichte, an fich aber gang unnüte, und fur den Sausftand und andere außere Ber= baltniffe, ja felbst für bie Religion nachtheilig zu fein, ba eine jebe gehörig eingerichtete Beichte im Grunde boch nur immer Eins und Dasselbe enthält, wann aber Einer und ber Undere noch etwas Befonderes auf feinem Bergen und Gewiffen zu haben glauben follte, mas er feinem Beichtvater fagen will, er hiezu außerhalb bes Beichtstuhls fonft Gelegenheit genug hat; bahingegen die bisherige Art zu beichten sowohl für Leute vom Lande und außerhalb bes Dris, die beghalb zwei Tage hinter einander mit Berlaffung ihres Sausstandes nach bem Pfarrorte fommen muffen, als auch fur Geschäftsmänner, die deßhalb Stunden lang bis alle Beichtfinder erft absolvirt find, an Berfel- und öffentlichen Berufstagen in ber Rirche verweilen muffen, unterdeffen oft eine Menge Arbeit im Sause auf sie wartet, und endlich auch fur Alte und Schwäch= liche, benen es fauer wird, fo lange in ber Kirche, gewöhnlich nüchtern, auszuhalten, äußerst lästig ift, bann aber auch bei ben leuten, bie ben Tag worber gur Beichte und erft ben folgenden Tag zum beiligen Abendmahl geben, wohl nicht immer die gute Geelenfaffung, die fie im Beichtstuhl hatten, bis babin baß sie bas beilige Abendmahl genießen, sich gleich bleibt, sondern wohl oft manche Berftreuungen und gar Sündlichkeiten in folder Zwischenzeit vorgeben, welchem noch hinzukommt, daß Mancher sich wohl zu gut dünkt, eine gewöhnliche Beichtformel herzusagen, ober aus einem Communionbuch bergulefen, fondern auf eine eigene Beichte fünftelt, und weil er bamit nicht fertig werden fann, baburd, vielleicht vom Beicht= und Abendmahlgeben abgehalten wird, ober auch etwas Ungereimtes hervorbringt, ober auch in feiner vermeintlichen zierlichen Rede steden bleibt, und ber Prediger alsbann, ber nicht weiß, was berfelbe hat eigentlich fagen wollen, in Verlegenheit ift, wie er ihm beraushelfen foll: ber großen Laft, welche fur bie Prediger felbft mit ber bisherigen

Beichtungsart verbunden ift, nicht einmal zu gebenken. Allem Ansehen nach wird bei biesen frommen und heiligen Sandlungen weit beffer und zwedmäßiger verfahren, wenn an ben gewöhnlichen Communiontagen ber Prediger bie Beichtenden alle auf einmal vor ben Altar treten läßt, ihnen fobann ent= weder ein allgemeines Beichtformular vorlieset, oder eine die wesentlichen Stude ber Beichte betreffende furze erbauliche und zwedmäßige Unrede halt, ihnen babei die Boraussegung äußert, daß ein Jeder von ihnen hoffentlich mit folden Gefinnungen, die mit dem, was er ihnen so eben vorgetragen, übereinstimmten, als wurdig zum Genuffe des beiligen Abendmahls gekommen fein werde, fonften er lieber noch jest gurud'= treten moge, fodann in jener Boraussetzung ihnen eine allgemeine Abfolution ertheilt, und unmittelbar barauf bas heilige Abendmahl verreichet. Die Chrenprediger muffen hiebei auch an ihren Gebühren wahrscheinlich eher gewinnen als verlieren, weil gewiß alsbann bie Leute öfter als fonft gur Beichte und jum Abendmahl geben, und fann ftatt ber Er= hebung bes Beichtgelbes im Beichtstuhl allenfalls burch ben Rufter bas Beichtgeld von einem jeden Communicanten beim Burudgeben vom Altar mahrgenommen, oder neben dem Altar ein Beden hingesett werden, worin ein Jeder sein Beichtgeld einstedet. Und bamit auch in Städten, wo mehrere Prediger bei einer Rirche find, ein jeder Prediger feine Beichtfinder für fich behalte, fo fann bie Ginrichtung gemacht werben, bag ein jeder Prediger feinen eigenen Communiontag in der Boche habe und an ben Conntagen es bamit unter ihnen umgebe, wohin alfo Diejenigen, die sich zur Beichte und zum Abends mahl melden, zu verweisen wären." Uebrigens ist zu bemerken, daß biefer Erlaß feineswegs ein Abschaffungsebict, fondern nur ein Befehl an die Landessuperintendenten ift, über die in demfelben beregten Gegenstände zu erachten. Formell abgeschafft ift die Privatbeichte und Absolution in Medlen= burg niemals; jener Erlaß hat nur bie Folge gehabt, daß fie factisch außer Uebung gefommen ift.

Aus biefem Erlaß felbst ergiebt fich, bag mit ber Abschaffung ber Privatbeichte noch Zweierlei Sand in Sand ging, bie Berlegung ber Beichthandlung aus ber Sonnabendsbeichte unmittelbar vor die Communion ober wenigstens vor ben Sonntagsgottesbienft, und bie Menderungen in ben Beicht= formeln. Spener batte bas gange Beichtwesen revolutionirt, weil ber Sonnabend für rechte feclforgerliche Behandlung bes Beichtverhörs bie Zeit nicht gewähre, und nun gebieh es babin, daß nicht nur das Beichtverhör nicht wiederhergestellt, sondern daß selbst der Ort vernichtet ward, an welchem man es wiederherstellen könnte. Denn bag bie Sonnabendsvesper verschwunden und bie Sonnabendsbeichte außer Uebung gekommen ift, wird unter Umftanden eines ber schwersten Sinderniffe der Wiederherstellung ber Privatbeichte sein können. Was die Beichtformeln betrifft, so haben die Agenden aus ber ersten Sälfte des 18. Jahrhunderts noch die alten Beicht= und Absolutionsformeln. Freilich muffen fie, wie ichon bemerkt ift, die Abfolutionsformel ankündigend und conditional faffen und mit ber Retentionsformel verfeben, weil fie biefelben fur bie nach ber Predigt zu sprechende allgemeine Beichte und Absolution gebrauchen. Aber schon in ber letten Sälfte bes vorigen Jahrhunderts ließ man, selbst da wo man die Privat= beichte noch hatte und folglich ber Confitent felbst feine Beichte fprach, die alten Beichtformeln meiftens fabren. Wenn auch noch ber Bauer seine Ratchismusbeichte fprach, so glaubte boch ber Gebildete fich felbst eine machen zu muffen, die gewiß oft incorrect genug gerieth und von dem "fein Berg ausschütten", bas Spener verlangt hatte, Richts enthielt. Aber auch der Bauer verließ bald genug die Form ber Beichte, Die ihm der Katechismus gab, und fprach Liederverfe. Wenn aber gar, seit Abschaffung ber Privatbeichte, ber Paftor Die Beichte sprach, so sprach er natürlich, wenn er ein Rationalist war, eine rationalistische Beichte vor. Dasselbe geschah natur= lich hinsichtlich der Absolutionsformel. In der von der Rangel zu verlesenden Absolutionsformel, die doch ohne Re= tentionsformel nicht gebacht werden fann, ließ man bie

Retentionsformel weg, ba man ja an ein Behaltenwerben ber Gunden nicht mehr bachte. In ber Privatabsolution magte man nicht mehr, "frei, los und ledig zu sprechen", benn bas Wort "welchen ihr sie erlasset, benen sind sie erlassen" batte in ben rationalistischen Gedanken feinen Plat; ja felbst eine Berfündigung ber Vergebung ber Gunden war noch zu ftarf: man fprach ftatt zu absolviren ein Gebet um Gundenvergebung; ober man fprach ben Confitenten einen Spruch vor, ber alles Mögliche, etwa eine allgemeine Gnabenverficherung, aber nicht die Absolution enthielt. Und das Alles ward erst recht fdlimm, als bie Ratechismen, Gesangbucher, Agenden rationalistisch umgearbeitet wurden, und nun Beichtlieber und Formen für Beichte und Absolution barboten, die erschreckend waren. Man kann bergleichen Beicht= und Absolutions= formeln z. B. in der Württemberger Liturgie v. J. 1809 finden. Diese Formeln gaben dem Bolke nicht mehr bie Möglichkeit, zu lernen mas zur Beichte gehöre. Aber es war immer der alte Gang: Spener hatte gegen die auswendig gelernten Beichtformeln geeifert, bamit ber Beichtende fein Berg ausschütten könne; aber bas Bolk braucht ordentlich gefaßte, auswendig gelernte Beichtformeln, damit es erftlich aus benfelben lerne, was es um ordentlich zu beichten in fein Berg zu faffen babe, und zweitens um in feinem Mangel an Sprachfertigkeit einen Ausbruck zu haben, in welchem es fein Berg ausschütte: indem man ibm Die auten Beichtformeln nahm, nahm man ihm Beides, und es gedieh durch die Formel= freiheit dabin, daß man ohne alle Uebertreibung fagen fann: In Millionen Källen, daß in den letten funfzig, fechszig Jahren Paftor und Gemeindeglieder zusammen getreten find in ber Meinung zu beichten und zu absolviren, ist weder gebeichtet noch absolvirt worden. Und in biesem nicht für unbedeutend anzusehenden Formelunwesen steden wir noch bis beute: man erkundige fich, und man wird erfahren, daß die Beichtformeln, welche das Volf lernt und deren Auswahl meistens den Schullebrern überlaffen ift, fast immer von rationalistischer Fassung find, und daß die Paftoren ben Beichtfindern ftatt ber Absolution meistens Bibelsprüche sprechen, die oft auch keinen Anklang an die Absolution enthalten. Es ist dies einer der schlimmsten Punkte des jetigen Bestandes.

Das ist die Gestalt oder Ungestalt, die das Beichtwesen seit Spener angenommen hat. Bas Spener wollte, person- liche Anmeldung der Communicanten beim Pastor, eingehens dere seelsorgerliche Unterredungen des Pastors mit den Constitenten, Gemeindekirchengerichte, alle diese neuen Mittel haben wir nicht bekommen; aber was sich damals noch hätte wiederherstellen lassen, als das Beichtverhör und die Bersfagung der Absolution, haben wir nicht wieder bekommen; und was wir damals noch hatten, nemlich Privatbeichte und Privatabsolution, haben wir verloren, ja wir haben die gottessteinstlichen Stellen und Stunden dafür und die Gewöhnung der Gemeinden daran auch eingebüßt.

Allerdings hat sich nun auch eine Reaction gegen tiefen Buftand gezeigt. Die find bie Stimmen gang verftummt, welche für die Privatbeichte gesprochen haben; felbft aus bem rationalistischen Lager sind einige bergleichen laut geworben, unter ihnen Bretschneider und - Göthe. Dichter und lauter natürlich werden biefe Stimmen, je naber wir ber Wegen= wart kommen. In ben letten Jahren hat auch wohl bie und ba ein Rirchenregiment die Beilfamkeit ber Privatbeichte mit öffentlichem Wort anerkannt. Auch haben wohl einzelne eifrige Pastoren Sand angelegt, und in ihren Gemeinden wieder auf bie rechte Ordnung guruckgelenft. Aber bie Rirchenordnungen haben bisher noch feine Reaction versucht. Die neue Preugische Agende, bas Bürttemberger Rirchen= buch, ber Baierische Entwurf fennen nur die allgemeine Beichte; sie baben zwar bie rationalistischen Formeln ab= gethan, und gute driftliche, meiftens ben alten RDD. ent= lebnte Formeln angenommen; aber felbft in ben Formeln ift bas "spreche bich frei, ledig und los" noch nicht wieder er= schienen, sondern es ift bei bem "Berfundigen" geblieben, benn so gehört es fich in eine allgemeine Beichte und Abfolution allerdings, und zu einer Rudfehr zur Privatbeichte haben

biefe Ugenden noch keinen Schritt gethan. Sochstens konnte man bas als einen folden Schritt bezeichnen, bag ber Bairifche Entwurf ben Confitenten wenigstens frei läßt, Die Beichte felbst zu sprechen, und bag bie Preußische Agende, um bas Beichtverhör wieder in Uebung zu bringen, ben Predigern vorschreibt, bei ber Ankundigung ber Communion und wieder am Schluffe ber Beichthandlung jedes Mal folgender Magken aufzufordern: "Sollten fich Perfonen unter uns befinden, bie burch etwaige Gemuthsbekummerniß gedrudt unferes befon= beren Rathes und Troftes bedürfen möchten, fo find wir bereit, ihnen folden vermöge unferes Umtes und nach unferen Rräften zu gewähren"; nur bort man und es ift allerdings glaublich, daß fich auf biese Aufforderung niemals Jemand melde. Es muß für die Beichtunterredung eine geordnete in ben Gottesbienst eingefügte Stelle sein, ober es fommt Die= mand bazu.

Vollends aber die neuere Liturgif hat die "Beichte und Absolution" bisher sehr nebenbei behandelt. Nipsch 1) 3. B. fennt die Beichte und Absolution nicht einmal bem Namen nach, er kennt nur eine "Borbereitung zum heiligen Abend= mahl"; und allerdings, was er als solche auf anderthalb Seiten binftellt, ift feine Beichte und Absolution: "Die Bemeine aber fordert auch ausdrückliche Theilnahme am Befenntniß ber Gunbe, am Bekenntniß jum Glauben an ben Mittler und an bem Gelöbnig neuen Gehorfams und treuer Nachfolge; eben so wie sie burch bas Umt Denen, welche also sich erkennen lassen, ausdrücklich vermöge bes Umtes ber Schlüffel die Bergebung ber Gunden und Antheil an allen Gaben ber Erlösung zusprechen läßt". Darnach ift es bie Gemeinde, welche die Beichte entgegen nimmt und die Ab= folution fprechen läßt; aber ber Gemeinde fann man nicht beichten sondern nur Gott vor feinem Diener; und bie Ge= meinde läßt nicht absolviren, fondern Gott burch fein Bort und beffen Diener. Golde Bergottung ber Gemeinde,

<sup>1)</sup> Pract. Theol. II, 2. 428. ff.

solche Stellung berselben an die Stelle des herrn und Gottes ist unerhört in der driftlichen Kirche, außer im — Papstthum; aber mit diesem trifft es nach einer Seite hin trefslich zusammen: die Katholiken stellen die Kirche, und diese Theologie stellt die Gemeinde an die Statt des Herrn und Gottes, und ist Alles Ein Papstthum, nur dort ein monarchisches und hier ein demokratisches.

In practischer Beziehung stehen wir bemnach immer noch auf dem Punkte, auf welchen wir durch den Pictismus und Nationalismus gekommen sind: wir haben immer nur die allgemeine Beichte. Die Formen derfelben aber haben sich, je nachdem man hie und da noch Etwas aus den Formen der Privatbeichte beibehalten hat, etwas verschieden gestaltet. Es kommen folgende Formen der Beichthandlung jest vor:

- 1) Daß der Pastor sämmtliche Confitenten zusammen vor den Altar treten läßt, ihnen eine Beichtrede hält, am Schlusse derselben Einen der Confitenten auffordert, die Beichte zu sprechen, darauf die anderen Confitenten fragt, ob, was Jener gesprochen, auch ihre Meinung sei, nach Bejahung dieser Frage aber die Consitenten an den Altar treten läßt, und Jedem einzeln unter Handauslegung die Absolution spricht. Diese vollste Form ist in Mecklenburg meistens üblich.
- 2) Daß der Pastor am Schlusse der Beichtrebe selbst die Beichte vorspricht, darauf von den Consitenten das Ja geben läßt, und dann Jedem einzeln unter Handauslegung die Absolution spricht. Auch diese Form kommt in Mecklensburg vor.
- 3) Daß ber Pastor am Schlusse ber Beichtrebe selbst die Beichte vorspricht, barauf von ben Consitenten das Jageben läßt, bann aber. allgemein für Alle, ohne Auflegung der Hand auf ben Einzelnen, zu Einem Male die allgemeine Absolution spricht. So haben es das Württemberger Kirchensbuch, und der Bairische Entwurf. Beide lassen dann aber ben Pastor nicht blos fragen, ob alle Consitenten mit der von ihm vorgesprochenen Beichte einverstanden sind, sondern sie zerlegen den Inhalt der Beichte in eine Reihe von Fragen:

ob sie Reue? ob sie Glauben haben? ob sie ihr Leben bessern wollen? lassen den Prediger diese formulirten Fragen den Confitenten vorlesen, und darauf das Ja derselben erholen.

4) Daß der Pastor eine Beichtrede hält, und am Schlusse berselben eine allgemeine Beichte und Absolution spricht, ohne Frage an die Consitenten, und ohne Handauflegung bei der Absolution.

## II. Was ist nun zu thun?

An diese geschichtliche Betrachtung knüpft sich nun aber die inhaltschwere Frage: Ift der dermalige Zustand des Beichtswesens und Dessen, was daran hängt, ein befriedigender, oder ein unbefriedigender? und hat unsere Kirche sich dabei zu besruhigen, oder ein Anderes anzustreben?

Rein hiftorisch angesehen, beantwortet sich die Frage leicht: Bir haben uns auf der Sohe, welche die geschichtliche Entwickelung bes Beichtwefens im fechszehnten Jahrhundert in ber lutherifchen Rirche erreicht hatte, nicht behauptet; bis jum Ende des 16. Jahrhunderts bat das Institut eine nie raftende Entwickelung, im 17ten fteht biefe Entwickelung ftill, und im 18ten wird es ftudweise abgebrochen, die fich barin zusammenfassenden padagogischen und ascetischen und feelsorgerlichen Mittel werden eines nach dem anderen auf= gegeben, und wir vollziehen an diesem Institut ben Bruch mit ber Geschichte, ben bie reformirte Rirche baran fcon im 16. Jahrhundert vollzogen hatte. Es ift gewiß, daß mit Diesem historischen Urtheil auch Diesenigen nicht alle einver= ftanden find, welche in der lutherischen Kirche Memter be= fleiden, ber unirten Theologie gar nicht zu gedenken. Doch beruht biefe abweichende Unschauung bann nicht auf geschicht= licher Betrachtung, fondern auf Tendeng: man bat feinen Sinn für lutherisches Wesen, man will es auch nicht, man fiebt in allem Lutherischen, so weit es fich vom Reformirten unterscheidet, nur aus dem Papfithum beibehaltene Refte, daran man sich nachträglich reformiren und calvinistische

Gestalt annehmen muffe. In biefen Regionen wird man es fo ansehen, als ob die lutherische Rirche, indem sie fich für ihre eigne Geftalt bes Beichtwesens bie reformirte eingetauscht habe, erft recht zur evangelischen Wahrheit und Wirklichkeit burchgebrungen fei, und wird babei auch bleiben, weil man in der Tendenz befangen ift. Wer aber noch unbefangen ift, ber erwäge nur bas Gine, bag wir nicht allein biejenigen Bestandtheile bes Beichtwesens, beren In Abgang gekommen fein Spener fo fehr beklagte, nicht wieder bekommen haben, fondern daß wir auch der von Spener zum Ersat vor= geschlagenen neuen Mittel ober irgend anderer Erfatmittel nicht theilhaftig geworden find. Un diesem Einen Umstande schon stellt fich hervor, bag unfer gegenwärtiger Buftand nicht Fortschritt, fondern Burudgefunkensein von einer einstigen Sohe geschicht= licher Entwidelung, Berschleuberung firchlichen Erbes, Berarmung ber Kirche an einst von ihr besessenen padagogischen u. f. w. Mitteln ift. Dann aber kommen wir auch, bloß die hiftorische Seite ber Sache angesehen, zu dem Schluffe, daß bie luthe= rische Kirche nicht ruben durfe, bevor fie nicht sich des Reichtbums ihres geschichtlichen Erbes vollständig wieder bemächtigt hat.

Unders aber, das muffen wir zugeben, stellt fich bie Frage, wenn wir fie practisch anseben. Man kann vollständig anerkennen, daß ber Zustand bes Beichtwesens in ber luthe= rifden Rirche vor zweihundert Jahren ein viel befferer ge= wesen ist als jest, man kann auch biesen befferen Zustand lebhaft zurüchwünschen, aber zugleich bie Schwierigkeiten, welche sich einem Beraustreten aus dem jetigen verarmten Buftande ohne Frage entgegen stellen, als so unüberwindlich groß anschlagen, bag man zu ber Antwort fommt: Es ift tief zu beflagen, daß wir bas alte Beichtwesen nicht mehr haben, aber die Tradition ist einmal abgebrochen, die Pastoren sind feiner Sandhabung nicht mehr fundig, bie Gemeinden find berselben entwöhnt, Vorurtheile aller Art haben sich schon ben Benennungen bes alten Beichtinstituts angehängt, wir fonnen einmal zu bem Alten ober zu etwas bem Alten Aehn= lichen nicht gurud, schon ein Berfuch bagu wurde bie Rirche erschüttern, und zwar fruchtlos, ba er mißlingen mußte, wir muffen uns also begnugen laffen an Dem was wir haben.

Angenommen nun, daß sich bies als die schließliche Antwort ergabe, fo maren wir in ber That auf diesem Ge= biete beffer als irgendwo gestellt: wir wurden bann wenig ju thun, sogar noch etwas weiter abzuschaffen haben. wir nemlich an, daß ce bei ber allgemeinen Beichte und Ab= solution verbleiben solle, und bliden von biefer Boraussetzung aus auf die S. 490 beschriebenen vier jest bestehenden Formen gurud, fo murben wir bann rathen, bie erfte, zweite und vierte Form aufzugeben, und allgemein die britte anzu= nehmen. Die Reste ber Privatbeichte und Absolution nemlich. welche fich in ber erften und zweiten Form erhalten haben, find von großem Werthe, wie wir gleich seben werben, wenn man noch einmal auf die Privatbeichte gurudgutommen bofft; ist man aber entschlossen, bei ber allgemeinen Beichte zu ver= bleiben, fo find fie theils unnut, theils migleitend. Go ift es unnug, Die Beichte von einem ber Confitenten fprechen ju laffen, wenn man nicht dabei bie Gemeinden in der Ge= wohnheit, bag ber Beichtende felbst activ fein, felbst beichten muffe, zu erhalten beabsichtigt, um feiner Zeit an bas Sprechen ber Beichte einmal wieder bie Beichtunterredung anknüpfen zu fonnen. Die Ertheilung ber Absolution aber an ben Gin= zelnen unter Sandauflegung ift eine fehr treffliche Sache; nur barf man nicht verfennen, daß folde Absolution bes Gin= gelnen fich auch die Beichte bes Einzelnen bedingt, bag bas Fragen ber Confitenten im Saufen und das Bejaben ber Fragen und das Formuliren diefer Fragen feine hinreichenden Ersakmittel find für Diese Beichte bes Gingelnen, ja baß bie Privatabsolution ohne Privatbeichte allerdings die von bem Spenerschen Pictismus gehegten Gewiffensbedenken gegen fich hat. Will man baber noch einmal wieder auf die Privat= beichte zurudfommen, fo muß man bie Privatabsolution, wo man fie noch hat, um jeden Preis behalten, weil fie von felbst sowohl den Beichtvater als das Beichtfind auf die innere Nothwendigkeit der Privatheichte hinweist, ju beren Bieber-

aufnahme bintreibt; im entgegengesetten Falle aber murbe man ber allgemeinen Beichte auch die Absolution conformiren, Die Ertheilung berfelben an ben Ginzelnen und Die Sand= auflegung aufgeben, und zur allgemeinen Absolution greifen muffen. Alfo, bas Sprechen ber Beichte burch einen Confitenten, und die Absolution bes Gingelnen unter Sand= auflegung hatten wir bann noch abzuthun. Dagegen erscheint es allerdings als ein Mangel, wenn die vierte Form nicht einmal die Confitenten fragen und sie auf die vorgesprochene Beichte ihr Ja abgeben läßt. Dies fann man boch wenigstens thun, wenn man bie gemeine Predigt bes Evangeliums ein= mal, ob auch nur in der Form der allgemeinen Beichte und Absolution, zum Act gestaltet. Es sieht boch gar ungefüge aus, wenn man auf die vorgesprochene Beichte sofort die Abfolution folgen läßt, ohne auch nur bie zu Absolvirenden zu fragen, ob fie bie Abfolution auch haben wollen. Es wurde benn auch gang angemeffen fein, die Confitenten nicht bloß furz zu fragen, ob sie in ber vorgesprochenen Beichte ben Ausbruck ihrer eigenen Gesinnung wiederfinden, sondern ben gangen Inhalt ber Beichte in formulirte Fragen zu faffen. und fo von den Confitenten bie Beichte artifelweise bejaben zu laffen. Rurg, wenn man bei ber allgemeinen Beichte und Absolution stehen bleiben will, wurden wir bei ber Form fteben zu bleiben ratben, welche bas Württemberger Rirchenbuch und ber Bairifche Entwurf bereits haben: bag ber Beiftliche nach einer Beichtrebe eine Beichte vorfpricht, barnach in articulirten Fragen ben Confitenten Die Beichte abfragt, und barauf ihnen bie allgemeine Abfolution fpricht. Huch in liturgischer Beziehung ware bann eben nichts mehr zu thun. Die Beichtrebe barf nicht formulirt werden, benn fie ist eigentliche Predigt, und muß wie diese frei fein. Da= gegen mußten allerdings bie vom Paftor vorzusprechende Beichte, Die articulirten Fragen, und Die Abfolutionsformel in biefem Kalle ftrenge formulirt werden. Wenn man Privat= beichte bat, fann man es dem Confitenten überlaffen, feine Beichte in eignen Worten zu thun; benn wenn er etwa einen

nöthigen Gedanken ausließe, wenn er z. B. seine Reue und ben Borfat ber Befferung, aber nicht feinen Glauben an ben Berföhner ausspräche, fo wurde die Beichtunterredung ben Mangel zu ergänzen haben; co fann in diesem Kalle die gegebene Beichtformel nur ben oben beschriebenen Rußen baben, daß sie bem Bolke zeigt, was zu einer driftlichen Beichte gebort, und daß fie bemfelben in feinem Mangel an Sprachgewandtheit ben Ausbrud leibt. Wenn aber ber Geift= liche Die Beichte, Die Fragen, Die Absolution vorspricht, wenn also die Confitenten sich dieselben aneignen follen, fo muffen es ihnen bekannte und darum formulirte, liturgisch gebundene Worte fein; wollte ba ber Geiftliche fich bald biefer bald jener, vielleicht bunten und frausen Worte gebrauchen. fo würde den einfältigen Confitenten das Verständniß erschwert und unmöglich gemacht fein, ihre Gesinnung in die unbekannten und darum nicht fo rasch beariffenen Worte hineinzulegen. Die Absolutionsformel endlich wurde in Diesem Falle nur annunciativ sein können, ba eine collative Formel nur bann anwendlich ift, wenn die Absolution wirklich dem Einzelnen auf von ihm geschehene Beichte angeeignet wird. Diefen Forderungen nun entsprechen die Formulare bes Burttem= berger Kirchenbuchs und bes Bairischen Entwurfs burchaus; wir wurden nur rathen, ftatt ber Mehrheit von Formularen zur Auswahl nur ein einziges zu behalten; im lebrigen wüßten wir baran Nichts zu beffern, für ben Kall bag man fich bei der allgemeinen Beichte und Absolution zu beruhigen gedenft.

Aber dem Wahn wolle man sich dann nicht hingeben, daß man daran eine "Beichte und Absolution" hätte. Die allgemeine Beichte und Absolution ist und bleibt im Grunde Nichts als gemeine Predigt des Gesetzes und Evangeliums, denn es kommt einmal nicht dazu, daß das Wort wirklich zur That wird, es kommt nicht dazu, daß der Hörer des Wortes wirklich selbstthätig beichtet, und es kommt nicht dazu, daß der Austheiler des Wortes wirklich dasselbe dem Einzelnen applicirt. Und gerade darin besteht ihre Schädlichkeit: Bei der gemeinen Predigt des Evangeliums führt schon die Form

berfelben bem Borer zu Gemuthe, daß er fich nun bas Gehörte aneignen muß, damit es ihm zu eigen werde: bie all= gemeine Beichte und Absolution aber hat das Aussehen, als ob da wirklich in ber Beichte gebeichtet und in ber Absolution ertheilt wurde, mabrend es in Birklichkeit boch nicht zu einem felbstthätigen Beichten und nicht zum Ertheilen ber Absolution an ben Gingelnen fommt, sondern bei einem Borhalten Deffen, was zur Beichte gehört, und bei einem Verfündigen bes Gnadenwortes an Alle, also beim Predigen verbleibt; fo täuscht die allgemeine Beichte und Abfolution mit bem Schein, als ob in ihr wirklich nun bas Wort zur That gemacht wurde, während bies im Grunde boch nicht ber Fall ift. Und bagu fommen benn noch eine Reihe anderer außerst wichtiger Do= mente. Unfere Bekenntnifichriften fprechen laut und ent= schieden aus, bag bie Privat=Beichte und Abfolution in unserer Rirche nicht abgeschafft werden solle. Gine Rirche kann ju Zeiten schwach werben, und es in solchen Zeiten an Dem= jenigen ermangeln laffen, was ihre Bekenntniffe fagen und fegen, aus Schwäche und als Migbrauch; aber fonnen wir je ben Mangel legalisiren und die Privat = Beichte und Ab= solution grundsätlich baran geben? Die Form ber Beichte und Absolution, welche wir jest haben, ift die reformirte, welche unsere Rirche bewußt und entschieden verworfen bat; fönnen wir je grundfählich bei uns zulaffen, was unfere Rirche, als sie ward, grundfäglich verworfen hat? Beichtftuhl ift die geordnete Stätte für die specielle Seelforge. Der Paftor foll specielle Seelforge treiben, wo er fteht und geht, und fich auch außerbem um feine Beichtfinder täglich in ungeordneter Beise befümmern. Aber die Erfahrung lehrt es, und es liegt in ber Natur ber Sache, bag er hiemit nicht an alle Glieder feiner Gemeinde kommen tann. 3m Beicht= ftuhl bagegen muffen ihm Alle kommen, die sich nicht geradezu felbst excommuniciren wollen. Dürfen wir je barauf ver= zichten, bem Predigtamt biese geordnete Stelle für bie fpe= cielle Seelforge erhalten, beziehungsweise wieder gewinnen gu wollen? Wenn eine Rirche feine Gnabenmittel fennt, fo fann fie es bem Gewiffen bes Gingelnen überlaffen, ob er recht ober unrecht zum Tisch bes herrn treten will; aber bie lutherische Rirche wird nie barüber hinmeg fommen fonnen, daß sie das Seiligthum nicht den Sunden geben darf, daß nicht bloß Der fündigt, ber bie Gnabenmittel unwürdig nimmt, fondern auch Der, ber sie bem Unwürdigen reicht, indem er Die Pflicht der Abhaltung zu erfüllen verfaumt, wo er fie batte erfüllen können. Ein Abhalten ber Unwürdigen und Unbereiteten von der Absolution, vom Abendmahl, ift aber im genügenden Grade nur möglich burch bas Mittel ber Beicht= unterredung. Und bamit hangt benn wieder bas gange Disci= plinarwesen zusammen. Alle kirchliche Disciplin, alle damit jusammen hängenden padagogischen Thatigkeiten ber Rirche haben von jeher ihr Centrum gehabt, und haben noch, fo weit fie noch bestehen, ihr Centrum in ber Verfagung ber Absolution und ber Communion. Gine von ber Admission zu ben Gnabenmitteln losgelofte Gemeindezucht, eine Ginrichtung wonach die Gemeinde in einer Bolksversammlung ober burch einen Gemeindeausschuß ein Glied von fich ausschlöffe ohne Rudficht auf feine Stellung zu ben Gnabenmitteln, ware nur bem Ausballotiren eines Clubbs vergleichbar; aber bie Rirche ift feine "Gefellichaft", auch nicht zuvörderft eine "Bruder= schaft", fondern eine Gemeinschaft in ben Gnabenmitteln. Sandelt es fich aber bei aller und jeder firchlichen Buchtubung um die Zulaffung ober Nichtzulaffung zu ben Gnadenmitteln, fo bedingt fich diese nothwendig die Beichtprüfung und damit Die Beichtunterredung. Endlich haben wir durch die gange Folge unferer geschichtlichen Betrachtung berab gesehen, wie eine Reihe subjectiver driftlicher Factoren ben Chriftenmenschen von innen heraus babin treiben, daß er beichten, daß er bas Wort ber Vergebung nicht bloß allgemein sondern für fich boren will. Gelbft in ber reformirten Rirche find immer einzelne Stimmen laut geworben, die nach ber lutherischen "Beichte und Abfolution" verlangt haben; auch innerhalb der Union febnt man fich banach. Wenn wir jest die Privat= Beichte und Absolution fur unwiederbringlich babin erflären, fo wird barum bas Sehnen banach in ben Gemüthern, jumal

ba bie geschichtlichen Reminiscenzen einmal vorhanden sind, nicht aufhören. Wir wurden von solchem Thun nur den Schaden haben, daß solch' Sehnen und Verlangen nach Beichte und Absolution erst alle die Verirrungen und Mißsbildungen noch einmal durchmachen müßte, welche die Kirche vom hirten des hermas an bis zu der lutherischen "Beichte und Absolution" durchgemacht hat. Die lutherische Kirche kann's nicht vergessen, daß sie einmal die "Beichte und Absolution" gehabt hat.

Mus biefen Grunden nun, und weil wir eben barum bie der Wiederherstellung der Privatbeichte und Privatabsolution fich entgegen ftellenden Schwierigkeiten nicht für unüberwind= lich, wenn auch für groß halten, können wir auf die Gingangs gestellte Frage nur antworten, bag ber bermalige Buffand unseres Beichtwesens ein unbefriedigender ift, daß wir aus bemfelben wieder heraus, und zwar daß wir zu der lutheri= ichen "Beichte und Abfolution" jurud muffen. Der Ginwand ber Restauration schreckt uns dabei nicht. War bas, was wir hatten, beffer als bas, was wir haben, fo ift bas Erfte, daß wir und bes Verlorenen erft wieder zu bemächtigen fuchen. Gang so wie bas Alte war, wird es bann von felbst nicht werden, weil niemals Etwas zwei Mal wird. Und fteben wir erft wieder auf der Sobe, die einmal geschichtlich erreicht war, so wird sich bas Weiterkommen bann von felber finden; ja es giebt nur bann ein Beiterkommen, wenn man auf bem höchsten Punkte einsett, ben die geschichtliche Entwickelung erreicht hatte. Wir find alfo, furz gesagt, für die Wieber= herstellung ber Privat = Beichte und Absolution, und haben babei ben Dichter Göthe, ben ehemaligen Generalsuperintenbenten Bretschneider in · Gotha, ben jegigen Generalfuver= intendenten Adermann in Meiningen, ben Berliner Dberfirdenrath, und noch viele Andere auf unferer Seite, benen man ben Borwurf übertriebenen Lutherthums nicht machen wird.

Will man aber die Wiederherstellung der Privat=Beichte und Absolution, so giebt es dabei allerdings bedeutend mehr zu thun, als wenn man sich für das Verbleiben bei der allgemeinen Beichte und Absolution entscheidet. Ehe wir indessen über ben zu diesem Zwede einzuschlagenden Weg unsere Gedanken darlegen, muffen wir einige Bemerkungen voraufsichiden.

Nicht an eine Wiedereinführung sondern an eine Wieder= herstellung der "Beichte und Absolution" denken wir. Gine Wiedereinführung berfelben b. h. baß ein Rirchenregiment an einem schönen Morgen in einem Rescript verordnete, wie nun de dato an wiederum Privatbeichte und Privatabsolution so und so gehalten werden follten, ift absolut unmöglich. Schon an sich erfordert die "Beichte und Absolution" viel mehr als irgend eine andere firchliche Sandlung die Thätigkeit, und barum bie driftliche Einsicht, Umsicht, Treue bes Pastors, weil ihr Schwerpunkt in ber feelsorgerlichen Verhandlung bes Beichtvaters mit bem Beichtfinde liegt. Dasselbe ift aber mit der Wiederherstellung der Fall: da sollen die Gemeinden über bie Sache belehrt, Die bagegen bestehenden Vorurtheile follen beseitigt, fie foll ihnen wieder wunschenswerth und lieb gemacht, fie foll schritt= und ftudweise wieder in Uebung gesett werden. Dies Alles fann bas Kirchenregiment nicht; bas Rirchenregiment fann bagu Unregung geben, ben Weg zeigen, manche in ben Berhältniffen liegende Schwierigkeiten befeitigen, die Pafforen schützen und unterftuten; aber die Ausführung, Die Arbeit konnen nach ber Matur ber Sache nur ben Paftoren zufallen. Dies ift fo fehr ber Fall, bag, wo Die Paftoren in driftlicher und firchlicher Saltung noch nicht weit genug vorgeschritten find, bem Kirchenregiment nicht zu rathen ift, auf bie Bieberherstellung ber "Beichte und Ab= solution" Bedacht zu nehmen; es wird ba erst für beffere Paftoren geforgt werden muffen. Wo man aber die Paftoren bagu hat, mag und foll bas Rirchenregiment biefelben an= regen, anweisen, führen, baß fie's hinausführen; benn bas ift nicht möglich, bag bas Rirchenregiment bie "Beichte und Absolution" wieder einführe, aber das ift möglich, daß die Paftoren fie wiederherstellen.

Daraus ergiebt sich benn auch, in welcher Beife diese Bieberherstellung wird angegriffen werden muffen. Die 3. B. bei ber Copulationshandlung eingeriffenen Mängel und Miß=

bräuche kann man auf die Weise beseitigen, daß man ein correctes Copulationsformular mit diversen regulirenden Bestimmungen giebt. Damit wäre aber beim Beichtwesen Nichts gethan. Hier handelt es sich darum, daß die alten Praxen successive wieder in Uebung gesetzt werden, so daß die Gesmeinden Eines nach dem Anderen selbst wünschen und gerne thun. Da kommt es mithin zunächst darauf an, daß man planmäßig zu Werke gehe.

Endlich haben wir gefagt, daß, wenn es um ein definitives Aufgeben der Privatbeichte und Privatabsolution sich handle, man am besten thue, die einzelnen noch stehen gebliebenen Reste des alten Beichtwesens gar abzuschaffen. Wenn man nun aber sich für die Wiederherstellung entscheidet, dann sind diese Reste vortreffliche Anknüpfungspunkte, die auch innerlich zu ihrer Ergänzung die Wiederanfügung der in Abgang gekommenen Bestandtheile fordern. Da wird man also solche Reste mit äußerster Sorgfalt conserviren, ja man wird sie, wie wir unten sehen werden, als nothwendige Vorschritte wiederherstellen müssen, wo sie in Abgang gekommen sind.

Nach biesen vorläufigen Bemerkungen legen wir nun kurz dar, in welchem Wege nach unserer Einsicht bei der Wiederherstellung der Privat=Beichte und Absolution wird verfahren werden muffen.

Zuerst und vor allen Dingen mussen bie Pastoren ben Gemeinden wieder in Predigt und Katechese sagen, was Beichte und Absolution, Beichten und Absolutien ist. Die Pastoren werden selbst wissen, wie wenig die Gemeinden hievon noch kennen, und von selbst lernen sie es nicht wieder. Dies ist das unerläßlich Erste; aber dann soll und kann man auch zur That schreiten.

Die erste That sei die Wiederherstellung der Privat-Absolution; d. h. man begnüge sich in der Beichthandlung nicht mehr damit, den Consitenten insgesammt die Absolution zu sprechen, sondern man lasse nach gehaltener allgemeiner Beichte dieselben vor den Altar treten, und spreche Jedem einzeln die Absolution unter Handaussegung. "Um der Absolution willen", sagen unsere Bekenntnissschriften, soll die

Privatbeichte erhalten werden; um der Absolution willen ift die ganze Beichthandlung da; um Absolution zu erlangen fommt man und beichtet, nicht umgefehrt; Die Beichte, unfer Thun und Werk, ift nur die Sand, welche wir nach ber Ab= solution, die Gottes Werk und Thun ift, ausstreden. haben unfere Bater Die Privatbeichte badurch bei ben Ge= meinden eingeführt, daß sie die Absolution voranstellten, ihre hohe Bedeutung und fostliche Gabe .. ausstrichen". Darum thaten wir Unrecht, wenn wir die Restauration des Beicht= wesens mit der Wiederherstellung der Privatbeichte beginnen wollten, sondern wir muffen mit der Wiederherstellung ber Privatabsolution, und zwar zunächst ohne Privatbeichte wieder anfangen, damit die Gemeinden vor allen Dingen gleich bas Ende feben, und verfteben, bag, worauf Alles abzielt, ein selig und föstlich Ding ift. Diese Privatabsolution wieder herzustellen, oder, wo sie noch üblich ist, forglich zu erhalten, ist die erste nöthige That. Und diese That kann man gleich thun, nachdem man die Gemeinden verständigt ober belehrt hat. Dies kann auch vom Kirchenregiment angeordnet wer= ben. Denn biegegen bestehen feine Borurtheile, bochstens bei calvinisirenden Theologen, aber nicht bei den Gemeinden; vielmehr bieses Schrittes werden die Gemeinden fich un= getheilt freuen.

Wenn man aber dies thut, so purissiere man zugleich die Absolutionsformeln. Daß man statt einer Absolution den Leuten Sprücke auf die Köpfe spricht, zumal solche die gar feine Absolution enthalten, muß ganz abgethan werden. Die Formel muß collativ lauten, wie die S. 382. von uns ansgeführten, damit die volle Kraft der Absolution verständlich werde. Die Formel muß so kurz wie möglich sein, damit bei großer Consitentenzahl der Prediger nicht ermüdet werde, denn daß die Consitenten durch die Wiederholung ermüdet werden sollten, braucht man nicht zu fürchten, weil Jeder sie für sich nur ein Mal empfängt. Die Handauslegung muß Jedem einzeln mit der rechten Hand zu Theil werden, und dem entssprechend darf die Absolutionsformel nicht pluralisch sich an

"Euch" fondern sie muß sich an "Dich" addressiren, und "Dich" "frei, los und ledig" sprechen.

Aber wenn wir nun die Privatabsolution wieder haben, so müssen wir nicht glauben, daß wir damit am Ende wären. Führt man die Privatabsolution ein, so kann man est nicht mehr dem subjectiven Gewissen des Einzelnen allein überstaffen, ob er sich dieselbe ertheilen lassen will oder nicht, indem man sich unter Umständen durch das Ertheilen derselben der Sünde dessen theilhaftig machen kann, dem man sie ertheilt. Man wird, so viel man kann, vom Empfange der Absolution Den um seiner eignen Seele willen abhalten müssen, bei welchem sich die nöthigen Vorbedingungen nicht sinden; und man wird Alle vor Ertheilung der Privatabsolution vorbereiten müssen, damit die Vorbedingungen bei ihnen zu sinden sein mögen. Zu solchem Abhalten und Vorbereiten engagirt man sich, wenn man die Privatabsolution wiederaufnimmt, und es gehört dazu Folgendes.

Bor allen Dingen werden die Pastoren auch in dieser Beziehung für die treue Belehrung ihrer Gemeinde sorgen müssen. Namentlich wird die Beichtrebe, und zwar jedes Malscharf und bestimmt aussprechen, und den Consitenten vorshalten müssen, daß Gott durch Sein Wort der Absolution wahrlich Sünden vergieht und Schuld erläßt, daß dies aber auch ein bußsertiges, gläubiges Herz erfordert, und daß wo dies nicht vorhanden ist, das Wort der Absolution zum Gericht wirkt. Dieser, und der gleichen Lehre vom Abendmahl darf, namentlich in der Beichtrebe, nicht geschwiegen werden. Und auf solche öffentliche und laute Lehre muß sich dann weiter das entsprechende Thun gründen.

Die Pastoren mussen eben wieder anfangen, die Absolution und die Communion zu versagen. Sie sind einmal nicht bloß die Austheiler sondern auch die Wächter der Heiligsthümer, und das absolvirende Wort Gottes und der Tisch des Herrn sind diese Heiligthümer. Man kann sie von dieser Pslicht ihres Amtes nicht los zählen. Und diese Stück ihres Amtes anzugreisen, brauchen die Pastoren nicht zu zögern, so wenig als mit der Wiederaufnahme der Privatabsolution.

Natürlich muß die Belehrung ber Gemeinde barüber, baß man ein Chrift fein muffe, um die Gnabengaben ber Abfolution und bes Abendmahls zu empfangen, vorhergegangen fein und fort und fort bamit Sand in Sand geben; bann aber kann man mit der That zugeben, und die Absolution, die Communion versagen. Es geht das ohne alle Frage, wenn bie Paftoren es mit berjenigen Umficht anfangen, welche mit ber mahren Gewiffenhaftigkeit identisch ift. Wenn die Pastoren, nachdem diese Versagung so lange nicht gehandhabt ift, mit berfelben zufahren wollten ohne vorherige Prämonition bes betreffenden Individuum, so ware das nicht bloß unklug sondern auch gewissenlos. Nicht blos im Allgemeinen muß die Gemeinde belehrt, sondern auch das verirrte ober sichere einzelne Beichtfind, an welchem eine folde Berfagung zu üben fein möchte, muß zuvor vermahnt werden, ehe man ihm ver= fagt. Eben fo wäre ce nicht bloß unflug, sondern auch ge= wissenlos, wenn die Pastoren, nachdem sie bisher Niemandem versagt haben, nun mit Einem Male Allen versagen wollten, benen man es etwa, wenn man es gang haarscharf nahme, mit Recht versagen könnte; sondern die Pastoren werden sich begnügen und damit anfangen muffen, daß fie, junachst nur die Allen in die Augen springenden, und Allen bekannten groben Gunden und Lafter befämpfend, nur ben in öffentlich bekannten groben Gunden Dahinlebenden, wenn sie auch nach geschehener Vermahnung in benfelben verharren, ohne Un= seben der Verson die Absolution und Communion versagen. Und wenn fie es fo anfangen, wenn fie fo biejenigen Gunben anfassen, welche Jeder, auch der nicht gerade tiefer driftlich erregte fondern nur fittlich ernste Mensch, verwirft, so wird ihnen in foldem Thun die Gemeinde mit ihrem Urtheil nicht abfallen sondern beisteben. Man frage doch jeden nur einiger Maagen sittlich ernsten Mann, ob es ihm nicht ein Aergerniß ist und ob er's nicht unrecht findet, daß wir in biefer Beziehung gar feine Kritif mehr üben, und er wird bie Frage bejahen; so wird er's auch nicht tabeln, wenn ber Paftor fie zu üben anfängt, porausgesett bag ber Paftor Diefe feine Pflicht auch in richtiger Beife thut. Diefe richtige

Beife aber besteht barin, bag ber Paftor mit foldem Gunber ächt beichtväterlich, b. h. einer Geits bag er möglichst beim= lich und vertraulich, und anderer Geits bag er driftlich und geifflich, milbe und liebreich mit ihm handle. Der Nominal= elendus, Die öffentliche namentliche Berfundigung bes Gunbers, die öffentliche Ausschließung aus ber Gemeinde fteben bem Paftor für fich allein nicht zu, fonnen ohne gerichtlichen Spruch nicht verhangt werben, find aber auch zur Reinhaltung ber Absolution und bes Sacraments nicht nöthig. Es kommt nicht barauf an, baß bie Gemeinde es erfahre, baß Einem bie Absolution versagt ift, sondern nur barauf, daß fie dem versagt werbe, ber nicht bazu geschickt ift. Darum muß es wenigstens burch ben Paftor Niemand erfahren, bag Einem die Absolution u. f. w. versagt ift. Eben so wenig kommt es barauf an, daß der Paftor sich als der "Berr" Paftor erweise, fondern lediglich barauf, daß biefe verirrte Seele auf ben rechten Weg gebracht werbe. Wir muffen ben Mund ber Bos= willigen, die uns nachsagen, daß wir bergleichen Alles nur suchten, um unsere Umtsehre geltend zu machen, mit Bohl= thun verftopfen. Was aber zu folchem Wohlthun gebore, bas wird jeder Pastor in jedem Falle von selbst finden, wenn er mit der redlichen Absicht baran geht, ob's mit des herrn hülfe möglich ware, biefen Gunber, ber fich burch bie Gute Gottes nicht hat loden und behüten laffen, burch ben Ernft Gottes berum zu holen, ihn zu befehren, feine Seele zu retten. In bem beschriebenen Bege läßt sich, bas wolle fich Reiner verbeblen, bie Zucht bes Umtes jeden Tag und unter allen Umftänden wieder üben. Und wenn wir nur erft biese beimliche Abweisung wieder üben, wird das sittliche Bewuftfein ber Gemeinden über alles Erwarten rasch machsen. Und indem wir diese wieder üben, haben wir denn hieran den größten Theil der Kirchendisciplin wieder; und was barüber binaus für einzelne fehr schwere Källe noch nöthig und nüglich sein möchte, bas werben wir bekommen, wenn wir erft nur Jenes wieder haben, und wenn wir's verftandig anfangen, d. h. wenn wir die öffentliche Kirchenbuße nicht als Strafe, fondern als Reconciliation wieder aufnehmen. Und bafür ift ber Punkt bereits gegeben: Alle Berfuche, ben aus ber Strafe entlaffenen Berbrechern fortzuhelfen, scheitern bisher baran. daß sie nicht wieder zu Ehren zu bringen, daß ihnen das Bertrauen und bie Liebe ber Menschen nicht wieder gu gewinnen find, und boch liegt bas Mittel fo nabe: man laffe Diejenigen entlaffenen Sträflinge, Die wirklich reuig und in ihrer Reue dazu freiwillig bereit find, wenn fie in ihre Beimath zurückehren, öffentlich vor ber Gemeinde ihre Gunde bekennen, und reconciliire fie bann mit ber Gemeinbe, fo wird die Gemeinde sie wieder an ihr Berg nehmen, es wird ihnen geholfen fein, und - man hat bie Rirchenbufe am rechten Punkte wieder aufgenommen. - - Doch, wie gefagt, por der Sand und hauptfächlich fommt es nur auf die beim= liche Abweifung an. Wenn nun aber bie Paftoren mit bem Berfagen der Absolution u. f. w. verfahren, so wird, falls sie nicht etwa im einzelnen Falle unrichtig babei handeln, bas Rirchenregiment sie babei schützen muffen. Das ift aber auch bas Einzige, was bas Rirchenregiment babei thun fann; Sand anlegen muffen die Paftoren.

Aber bloß abwehren, abhalten, verfagen ziemt ber Rirche nie; vielmehr hat die Rirche zu forgen, daß es hiezu fo felten als möglich und niemals burch ihre Unterlaffungsfünden komme; sie hat alfo auch Alle zu bereiten, daß sie, wie es recht ift, zur Absolution fommen. Bu folder Bereitung aber ift die Privatbeichte nothwendig. Die Privatabsolution sett Die Privatbeichte voraus; aber die Privatabsolution treibt auch zur Privatbeichte bin. Wenn man nur die Privat= absolution zunächst noch ohne Privatbeichte wieder aufnimmt, und wenn man babei nur die Belehrung barüber nicht fpart, wie ber Segen ber Absolution sich auch ein berggrundliches Beichten bedinge, fo wird ber Bunfch zu beichten ichon in den Gemeinden erwachen, und diesem entgegen fommenden Bunfche ber Gemeinden gegenüber wird bann nur fo ver= fahren werden muffen, daß schrittmeise die entgegenstebenden Borurtheile besiegt und Die einzelnen Theile ber Privatbeichte nach einander mit eigner Luft und Liebe ber Gemeinde wieder aufgenommen werben. Wir wurden babei folgenden Bea einzuschlagen rathen:

Der Paftor laffe nur zu Anfang bie Beichte wieder von einem ber Confitenten sprechen, ftatt fie felber vorzusprechen; im Uebrigen aber halte man es einftweilen noch Alles wie bei ber allgemeinen Beichte üblich. Es fommt zuerft nur barauf an, daß bie Gemeinden wieder ben Gedanken faffen, wie ber Beichtende beim Beichten felbstthätig fein muffe, und bies wird immerbin baburch erreicht, bag nicht ber Paftor fondern Einer ber Beichtenben bie Beichte vorspricht, und bag bie anderen Beichtenden auf die Zwischenfrage des Paftors fich burch ihr Ja aneignen, nicht was ber Paffor sondern was ber Beichtende gesagt hat. Allerdings wird es bem Paftor einige Mühe machen, Dies ba wieder in Bang zu bringen, wo es einmal gang und schon feit lange verschwunden ift. Der Pastor wird es nicht so anfangen durfen, daß er, nach= bem bisher die Beichte immer von ihm vorgesprochen und die Gemeinde hieran gewöhnt ift, nun unvermuthet einen Gin= gelnen, ber vielleicht gar nicht barauf geruftet und jedenfalls Dieser Zumuthung nicht gewärtig ift, auffordert, nun schnell Die Beichte zu sprechen. Vielmehr wird ber Paftor jedes Mal daß er Communion hält, einen der zu erwartenden Communicanten vorher burch Bitten bazu zu gewinnen suchen muffen, daß er die Beichte fpreche. Rann er für ein ein= zelnes Mal Reinen finden, entweder weil er feine Gelegenheit hat, einen der Communicanten vorher zu besprechen, oder weil von den diesmaligen Communicanten Reiner es über= nehmen will, so wird er für das Mal die Beichte felbst vor= fprechen muffen, aber ohne barum in feinen Bemühungen für fünftige Fälle lässig zu werden. Hur spreche er auch bann Die Beichte nicht fich mit einschließend mit "wir", fondern mit "ich" ("Ich armer, fündiger Mensch u. f. w."), bamit flar beraustrete, baß er fur jeden Beichtenden fpricht. Ja, biefe Bemühungen werden Jahre lang fortgefett werden muffen, bis die Gemeinde es gewohnt ift, daß ein Beichtender bie Beichte fpricht, und jeder zur Beichte Rommende fich barauf schickt, daß die Aufforderung auch ihn treffen fann. Daneben natürlich wird ber Paftor seine Confirmanden im Gangen lebren, wie es bei ber Beidte fein muffe, folglich ihnen auch

sagen, daß er sie stets, wenn sie wieder zu des herrn Tisch kommen, gerüstet und bereit zu finden hoffe, die Beichte zu sprechen, und so sich eine immer wachsende Zahl von Gemeindegliedern heranziehen, die da wissen wie es sein muß.

Gleichzeitig bamit bag man die Beichte von einem Confitenten sprechen zu laffen anfängt, muß man aber auch bafür forgen, daß die Leute eine Beichtformel wiffen. 3mar bie Alten fann man wenigstens nicht befehligen, eine Beicht= formel zu lernen, wenn sie nicht noch aus ihrer Rindheit ber eine wiffen. Aber man fann ben Schulen und Lehrern ber Gemeinde eine Beichtformel hingeben, und ihnen befehlen, baß sie bieselbe von allen Schülern fest lernen laffen; und wenn bann bie Alten wünfchen, eine Beichtformel zu haben und zu lernen, fo fonnen und werben fie fie von ihren Rindern lernen. Und bei biefer Belegenheit fann und muß man benn auch die Beichtformeln purificiren. Man forsche nach, und man wird bestätigt finden, was wir oben gefagt haben: daß sich in ben Gemeinden viele Beichtformeln von gang schlechtem, pelagianischem Inhalt umtreiben. Man wird für gute, fraftige Beichtformeln forgen muffen, aus benen bie Gemeinden lernen, was zur Buge und Beichte gehört, gleich ben oben S. 342, von und angeführten. - Bier ift benn wieder ein Punkt, wo das Kirchenregiment ben Paftoren helfen kann und foll.

Und nach noch einer anderen Seite hin muß man thätig werden, von dem Augenblick an, da man das Sprechen der Beichte durch einen Confitenten wieder aufnimmt. Dies Sprechen der Beichte durch einen Confitenten kann ja immer nur eine Borftufe, ein Durchgang sein zu der Beichtunterzredung mit den Einzelnen. Diese aber erfordert Zeit, und um diese Zeit zu gewinnen, wird Zweierlei geschehen mussen:

Erstens wird man bem nach allen Seiten hin schlimmen Umstande entgegen arbeiten muffen, daß viele Gemeinden in ganzen Zeiten bes Jahrs gar nicht, und dann in anderen Zeiten in Massen von Hunderten zu Beichte und Abendmahl kommen. Es ist dies auf der einen Seite dadurch hervorsgebracht, daß man förmlich vorher abgekündigt hat, wann

Abendmahl gehalten werden folle. Wo foldes ben luthe= rifden Cultusprincipien völlig widersprechende Abkundigen ber Communion auf gewisse Sonntage noch besteht, ba muß es abgethan werben, und ftatt beffen muß ben Gemeinden gesagt werden, daß billig fein Sonntag ohne Communion fein follte, daß biefe maffenhaften Communionen und Beichten ihre natürlichen großen naheliegenden Nachtheile hätten. Und wie die Gemeinden auf die Ankundigung gehört hatten, fo werden fie auch auf Diefe vernünftigere Belehrung hören. Auf ber anderen Seite find die maffenhaften Communionen ju gemiffen Jahreszeiten baburch entstanden, bag bie be= treffenden Gemeinden burch ihre eigenthümlichen Lebens= verhältniffe in gewiffen Jahreszeiten febr mit Arbeiten in Unspruch genommen, in anderen Jahreszeiten aber freier find, und nun jum Communiciren bie freieren Beiten mablen. Diefen Berhältnissen wird man ja allerdings Rechnung tragen muffen. Aber biefe freieren Zeiten werben auch immer eine so binreichende Bahl von Sonntagen umfassen, daß fich bie Babl ber Communicanten genugsam auf fie vertheilen fann, wenn nur die Paftoren darauf bei den Gemeinden binwirken. Man laffe fich auch hiebei nicht durch die Furcht bedenklich machen, als ob burch ben Bersuch, die Communionen mehr auf bas gange Jahr auszudehnen, am Ende gar ber Abend= mablebesuch verringert werden fonnte. Die Erfahrung zeigt, daß dies allerdings zuweilen im Anfang ber Kall ift, aber auch, daß es nach ein bis zwei Jahren fich völlig wieder ausaleicht.

Zweitens muffen wir die Sonnabendsbeichte wieder haben. Wenn die Communion an einem Wochentage gehalten wird, wird die Communicantenzahl nie so groß sein, und ist ja auch die Zeit nicht durch Anderes in Anspruch genommen. Da also wird nicht nöthig sein, daß die Beichte am Tage vorher gehalten wird; es wird sich da immer so viel Zeit sinden, daß man eine ordentliche Beichtunterredung mit den Einzelnen halten kann. Aber wenn die Communion an Sonns oder Festtagen statt sindet, ist es unmöglich, auch bei geringeren Communicantenzahlen unmöglich, an demselben Tage

ordentlich Beichte zu halten. Wir werden alfo, wenn wir es ju einem orbentlichen Beichtwefen bringen wollen, bie Sonnabendsbeichte wieder haben muffen. Das erfordert benn zuerft Die Willigkeit ber Gemeinden; und biefe werben fie beweifen, wenn die Pastoren ihnen vorstellen, daß eine so wichtige Cache wie die Theilnahme am Tische bes herrn boch seinen Rufttag erfordere. Zweitens ftellen fich bem fociale Schwierigkeiten in der Abhängigkeit vieler Confitenten von Brod- und Dienft= berrschaften entgegen; ba wird bas Kirchenregiment belfen muffen, daß die Abhängigen zur Connabendsbeichte zu fommen bie Freiheit erlangen. Endlich wird man bafür forgen muffen, baß ben Confitenten in ber Sonnabendsbeichte auch außer ber Beichthandlung geboten wird, was zu ihrer Bereitung und Erbauung bient, nemlich bag, wie ce fonst mar, ber Beichthandlung eine Besper vorangeht, b. h. ein Gottesbienft, ber fich ohne Predigt aus Gemeindegesang, Schriftverlefung, Chorgefang und Pfalmengefang zusammenfett. Bon ber Busammensetzung biefer Bespern werben wir naber ba reben, wo wir die fammtlichen Nebengottesbienfte befprechen.

Und wenn bies Alles vollbracht ift, wenn die Gemeinde wieder an die Privatabsolution und an das Sprechen ber Beichte vom Confitenten gewöhnt ift, wenn burch Bertheilung ber Communicantenmaffen und burch Wiedergewinnung ber Sonnabendsbeichte wieder Raum und Zeit geschafft find, ja wenn dies unter fortgebender Belehrung in Predigt, Seel= forge und Katechefe Jahre lang wieber in Uebung gewesen ift - bann fann ber lette Schritt gethan, und bie Beicht= unterredung wieder aufgenommen werden, allerdings nicht mit Einem Male mit ber gangen Gemeinde und nicht zwangs= weise! Sondern der Paftor wird junadift feine besten und in Erkenntnig und driftlichem Gifer gefordertsten Gemeinde= glieber privatim barauf hinweisen muffen, wie die Beicht= unterredung eigentlich ber Schlufftein in bem gangen Beicht= wefen ift, und fie barnach auffordern muffen, bag fie, wenn fie gur Beichte kommen und er bann vor bem Beginnen ber allgemeinen Beichte fich erbietet, Diejenigen, welche es wollen, im Beichtstuhl zur Beichtunterrebung zu nehmen, von ber

allgemeinen Beichte zurücktreten, und nach berfelben einzeln zu ihm in ben Beichtstuhl kommen, um ba privatim zu beichten und Absolution zu empfangen. Mit ber Freiftellung ber allgemeinen Beichte neben der üblichen Privatbeichte ift bie Privatbeichte abgethan; und mit ber Freiftellung ber Privatbeichte neben ber üblichen allgemeinen Beichte muffen wir die Privatbeichte wieder gewinnen. Und es wird geben ohne Frage. Es treibt Etwas in bem Menschen zur Beicht= unterredung; ber seelsorgerliche Berkehr wird fich in ben Beichtstuhl lenken, wenn ber Paftor ihn babin lenkt; wer feinem Beichtvater Etwas zu fagen bat, wird eben fo gern und lieber zu ihm in ben Beichtstuhl als auf feine Studir= ftube kommen, wenn ihm ba nur Etwas geboten, und wenn vom Paftor nach Form und Inhalt richtig verfahren wird. Die Form betreffend nemlich wird ber Pastor nicht mit ber Unterredung anheben, sondern er wird damit anfangen muffen, baß er ben in ben Beichtstuhl Tretenden junächst seine Beichte fprechen läßt, damit berfelbe fich fofort in etwas ihm Be= fannten bewegt, und an die gesprochene Beichte wird er bann ohne Beschwer ben Kaden einer Beichtunterredung anknupfen fonnen. Den Inhalt betreffend wird ber Paftor bas Ausforschen und Ausfragen laffen, vielmehr nach biefer Seite bin bem Beichtenten nur Gelegenheit geben, fich auszusprechen. wenn er will; nicht weniger wird er bas Eraminiren und Berboren und Schulmeiftern und Ratechiffren laffen, er wird vielmehr, wenn er bemerkt, daß es an Erkenntniß mangele, lieber mit feelforgerlicher Freundlichkeit dociren; er wird endlich Alles auf die Tröftung bes Günders um fo mehr stellen, ba ihm zu Anfang wenigstens feine Unbuffertige in ben Beichtstuhl kommen werden. Und wenn er so im Beicht= ftuhl mit ben Confitenten bandelt, werden Diefe, Die im Beicht= ftuhl gewesen sind, besser und wirksamer als ber Paftor felbst ben Beichtstuhl in ber Gemeinde vertreten, die mannigfachen gerade biegegen bestehenden Vorurtheile widerlegen, bezeugen, baß nicht Das, was diese Vorurtheile besagen, fondern eitel Treffliches und Tröftliches barin vorgebe, und Andere binein= schicken, bis Reiner mehr braufen bleibt.

Das wäre nach unserer Meinung ber Weg. Lang und mühsam ist er, aber er führt zum Ziele. So von Schritt zu Schritt unter steter Verständigung der Gemeinde vorgehend, so denselben Weg, auf dem man von der "Beichte und Absolution" abgekommen ist, wieder zu ihr zurück wandelnd, kann man sie wiederfinden. Nur — das müssen wir wiederholen — kommt hierbei Alles an auf die Treue und Veharrlichkeit der Pastoren!

In liturgischer Beziehung würden wir, wenn wir diesen Weg gingen, von einer provisorischen Form der Beichtshandlung auszugehen und zu einer definitiven Form derselben hin zu streben haben.

Die provisorische Form der Beichthandlung, welche fogleich beraustellen ware, murbe biefe fein: Der Paftor läßt alle Confitenten vor den Altar treten, und halt ihnen aus bemfelben eine Beichtrebe. Die Beichtrebe hat von mahrer Buffe, driftlicher Beichte und ber Kraft ber Absolution zu handeln. und ftets bestimmt und flar ben Gebanken bervorzubeben. baß die Absolution ein buffertiges Berg erfordert, und baß fie, weil fie Gottes eignes und gewisses Wort ift, bem Buß= fertigen jum Segen gereicht, aber eben barum auch bem Unbuffertigen zum Gericht gereichen muß. Eines Formulars für die Beichtrede bedarf es nicht, da sie eigentliche Predigt ift. Um Schluffe ber Beichtrebe spricht ber Paftor ben Confitenten die Beichte (beren Formel zu firiren ift: wir wurden Die S. 378 angeführte Formel ber Medl. RD. wählen) vor, ober läßt fie ihnen von Ginem ber Beichtfinder vorsprechen, und legt ihnen bann bie von ihnen zu bejahenden Beicht= fragen vor (wir wurden biefe Beichtfragen nach bem Mufter ber S. 376 aus ber Pommerschen Agende angeführten Beicht= fragen, Giniges fürzend, formuliren). Nachdem bie Confitenten ihr Ja abgegeben haben, läßt der Paftor die Confitenten tisch= weise an ben Altar treten, und spricht Jedem unter ihnen einzeln unter Auflegung ber rechten Sand die Abfolution mit einer solennen Formel (zu welcher wir bie S. 383 aus ber Medlenb. RD. angeführte, noch Giniges furgent, nehmen möchten). Mit einem vom Paftor insgemein gesprochenen Dant=

gebet kann die Beichthandlung schließen, wenn nicht gleich barauf die Communion folgt.

Die befinitive Form ber Beichthandlung, auf welche bin ju arbeiten mare, murbe biefe fein: Um Schluffe ber Conn= abendsvesper läßt der Pastor alle Confitenten vor den Altar treten, halt ihnen insgemein eine Beichtrebe, von welcher bas oben Gefagte gilt, und forbert fie am Schluffe berfelben auf, einzeln zu ihm in ben Beichtstuhl zu kommen. Sier beginnt er damit, daß er den Confitenten feine Beichte fprechen läßt. Un dieselbe knupft er die Beichtunterredung an. In der Beicht= unterredung hat ber Paftor einer Seits fich zu erkundigen, ob bas Beichtfind genügende driftliche Erkenntniß, Reue, Glauben, und den rechten Vorsat ber Besserung habe, auch ihm wegen etwa demselben zur Last fallender oder nabe liegender fünd= licher Verirrungen treuliche Vorhaltung zu thun, nicht minder ihm Gelegenheit zu geben, daß es fich über etwaige Gewiffens= anliegen ausspreche, anderer Seits aber baffelbe mit bem Worte zu weiben, und ihm aus dem Worte Gottes Belehrung, Troft und Rath nach Bedürfniß zu fpenden. Die Beichtunterredung wird vollends beraus stellen, ob dem Beichtfinde die Absolution ertheilt werden fann. Ift dies der Kall, fo resumirt ber Beichtvater mit furgen Worten bie Beichtunter= redung, fragt das Beichtfind: "Glaubst Du auch, daß meine Bergebung Gottes Bergebung ift?" ober: "Glaubest Du aud, daß diese Absolution, die ich Dir spreche, im himmel gelte und vor Gott fräftig fei?" (val. S. 380), und ertheilt ihm auf sein Ja unter Sandauflegung mit ber solennen Formel die Absolution. Wenn Alle gebeichtet haben, fingt man ben Schlufigesang ber Besper.



| DA      | E DU | E                 |
|---------|------|-------------------|
|         | , ,  |                   |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
|         |      | A CONTRACTOR      |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
|         |      |                   |
| GAYLORD | +    | PRINTED IN U.S.A. |



GTU Library 2400 Ridge Road Berkeley, CA 94709 For renewals call (510) 649-2500

All items are subject to recall.

